# Islamic Maaref University

#### **Scientific Journal**

### PAZHUHESH NAME-E AKHLAQ

Vol. 17, Spring 2024, No. 63

# The model of an Islamic trainer from the point of view of Nahj al-Balagha and its effect on Islamic education

Mohsen Fatahi Ardakani <sup>1</sup>\ Seyyed Mohammad Taha Mirshamsi <sup>2</sup>

- 1. Assistant Professor, Department of Islamic Education, Farhangian University, Tehran, Iran. fattahi@cfu.ac.ir
  - 2. A student of theology and Islamic education at Farhangian University, Yazd, Iran. smtahamirshamsi@gmail.com

| Abstract Info                          | Abstract                                                                                                                                           |  |  |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Article Type:                          | The requirement of effective education in theology courses is for the                                                                              |  |  |
| Research Article                       |                                                                                                                                                    |  |  |
|                                        | Balagha, various aspects of human needs are explained. From this                                                                                   |  |  |
| in standing                            | point of view, the trainer of the Islamic level must have expertise and                                                                            |  |  |
| <b>治於初謂</b>                            | knowledge in the fields of faith, worship and ethics; political and social; scientific and technological; economic and professional;               |  |  |
| 10000000000000000000000000000000000000 | biological and physical; be aesthetic and artistic. In the present                                                                                 |  |  |
| 162566                                 | research, with the descriptive-analytical method, while explaining these                                                                           |  |  |
|                                        | areas, with a quantitative comparison, in terms of graphs and statistics,                                                                          |  |  |
|                                        | it was determined that among these areas, the belief, devotional and                                                                               |  |  |
| Received:                              | moral areas, also in this area, the two components of religiosity and                                                                              |  |  |
| 2024.04.16                             | ethics, and the component of moderation, which means moderation and                                                                                |  |  |
| 202                                    | proportionality and harmony in traits and actions, have the highest                                                                                |  |  |
| Accepted:                              | mean.                                                                                                                                              |  |  |
| 2024.06.19                             | 7                                                                                                                                                  |  |  |
| Keywords                               | Education and training, personality, standard trainer, Nahj al-Balagha,                                                                            |  |  |
|                                        | Islamic education.                                                                                                                                 |  |  |
|                                        | Fatahi Ardakani, Mohsen & Seyyed Mohammad Taha Mirshamsi (2024). The model of an Islamic trainer from the point of view of Nahj al-Balagha and its |  |  |
| Cite this article:                     | effect on Islamic education. <i>Pazhuhesh Name-E Akhlaq.</i> 17 (1). 69-90. DOI:                                                                   |  |  |
|                                        | https://doi.org/10.22034/17.63.4                                                                                                                   |  |  |
| DOI:                                   | https://doi.org/10.22034/17.63.4                                                                                                                   |  |  |
| Publisher:                             | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                              |  |  |



# مجة علمية ال**نشرة** الأخلاقيت

السنة ١٧ / ربيع عام ١٤٤٥ / العدد ٦٣

### نموذج المربى في الطرازالإسلامي من وجهة نظر نهج البلاغة وتأثيره في تدريس المعارف الإسلامية

# محسن فتاحي اردكاني ١ / سيد محمد طاها ميرشمسي ٢

١. أستاذ مساعد في قسم المعارف الإسلامية، جامعة فرهنگيان، طهران، إيران.

fattahi@cfu.ac.ir

٢. طالب في قسم تعليم الإلهيات و المعارف الإسلامية جامعة فرهنگيان، يزد، إيران.

smtahamirshamsi@gmail.com

| ملخُص البحث                                                                                                | معلومات المادة          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ضرورة التعليم الفعّال في دروس العقيدة هو وصول المتربي إلى حياة طيبة والكمال النهائي. ففي نهج               | <b>نوع المقال</b> ؛ بحث |
| البلاغة، تمَّ بيان الأبعاد المختلفة لاحتياجات الإنسان. من هذا المنظر، يجب أن يكون المربي في                |                         |
| الطرازالإسلامي مُتَخصَّصًا وواعيًا في المجالات العقائدية، العبادية، والأخلاقية؛السياسية والاجتماعية؛ العلم |                         |
| والتكنولو جيا؛ الاقتصادُ والمهن؛الحياة البدنية والصحية؛ الجمال والفنون. ففي هذه الدراسة، باستخدام المنهج   | تاريخ الاستلام:         |
| الوصفي التحليلي، تمَّ توضيح هذه المجالات، ومن خلال المقارنة الكمية باستخدام الرسوم البيانية                | 1880/1./.٧              |
| والإحصائيات، تمَّ تحديد أن من بين هذه المجالات، فإن المجال الاعتقادي، العبادي والأخلاقي، بالإضافة          |                         |
| إلى أن في هذا المجال، يعتبر عنصران من أهم المؤشرات هما الدين و الأخلاق، وعنصر الاعتدال الذي                | تاريخ القبول:           |
| يقصد به التوازن والاعتدال في الصفات والأفعال، لديهماأعلى معدل.                                             | 1220/17/17              |
| التربية والتعليم، الشخصية، مربي الطراز، نهج البلاغة، تعليم المعارف الإسلامية.                              | الألفاظ المفتاحية       |
| فتاحي اردكاني، محسن و سيد محمد طاها ميرشمسي (١٤٤٥). نموذج المربي في الطرازالإسلامي من وجهة                 |                         |
| نظر نهج البلاغة وتأثيره في تدريس المعارف الإسلامية. <i>مجلة علمية النشرة الاخلاقية.</i> ١٧ (١). ٩٠ ـ ٦٩.   | الاقتباس؛               |
| DOI: https://doi.org/10.22034/17.63.4                                                                      | DOI .                   |
| https://doi.org/10.22034/17.63.4                                                                           | رمز DOI:                |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                        | الناشر                  |



سال ۱۷، بهـار ۱۴۰۳، شماره ۶۳

## الگوی مربی تراز اسلامی از منظر نهجالبلاغه و تأثیر آن بر آموزش معارف اسلامی

# $^{\mathsf{T}}$ محسن فتاحی اردکانی $^{\mathsf{T}}$ سید محمد طاها میرشمسی

. استادیار گروه آموزش معارف اسلامی، دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران. fattahi@cfu.ac.ir

۲. دانشجوی اَموزش الهیات و معارف اسلامی دانشگاه فرهنگیان، یزد، ایران. smtahamirshamsi@gmail.com

| چکیده                                                                                       | اطلاعات مقاله             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| لازمه آموزش اثربخش در دروس الهیات، رسیدن متربی به حیات طیبه و کمال نهایی است. در            | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی |
| نهجالبلاغه ابعاد مختلف نیازهای انسان تبیین شده است. از این منظر مربی تراز اسلامی باید دارای | (۶۹ _ ۹ · )               |
| تخصص و آگاهی در ساحتهای اعتقادی، عبادی و اخلاقی؛ سیاسی و اجتماعی؛ علمی و فناوری؛            | 回数数数回                     |
| اقتصادی و حرفهای؛ زیستی و بدنی؛ زیباشناختی و هنری، باشد. در پژوهش حاضر با روش توصیفی ـ      |                           |
| تحلیلی، ضمن تبیین این ساحتها، با مقایسه کمّی، بهلحاظ نموداری و آماری، مشخص گردید در         |                           |
| میان این ساحتها، ساحت اعتقادی، عبادی و اخلاقی، همچنین در این ساحت، دو مؤلفه دینداری و       | 回旋激激                      |
| اخلاق، و مؤلفه اعتدال که مراد از آن میانهروی و تناسب و هماهنگی در صفات و افعال است، از      | تاریخ دریافت:             |
| بالاترین میانگین برخوردار است.                                                              | 14.4/.1/28                |
| بالاترین میانگین برخوردار است.                                                              | تاریخ پذیرش:              |
|                                                                                             | 14.4/.4/4.                |
| تعلیم و تربیت، شخصیت، مربی تراز، نهجالبلاغه، آموزش معارف اسلامی.                            | واژگان کلیدی              |
| فتاحی اردکانی، محسن و سید محمد طاها میرشمسی (۱۴۰۳). الگوی مربی تراز اسلامی از منظر          |                           |
| نهجالبلاغه و تأثیر آن بر آموزش معارف اسلامی. <i>پژوهشنامه اخلاق.</i> ۱۷ (۱). ۹۰ ـ POI: .۶۹  | استناد:                   |
| https://doi.org/10.22034/17.63.4                                                            |                           |
| https://doi.org/10.22034/17.63.4                                                            | کد DOI:                   |
| دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                            | ناشر                      |

#### طرح مسئله

شکی نیست هر انسانی طالب سعادت و کمال است و عامل «فطرت»، او را بهسوی کمال دعوت می کند. (مصباح یزدی، ۱۳۸۴: ۳۳) بنابراین اصل مسئله سعادت و کمال طلبی انسان جزو مسائل فطری، و درست مانند دیگر امور فطری، حقایقی فراگیر و همگانی است و وجود هر انسانی با این واقعیت سرشته شده است. ازاین رو چگونگی دستیابی به این حقیقت و واقعیت فراگیر فطری همواره مورد توجه مکاتبی چون مکتب عقل (مطهری، ۱۳۶۷: ۱۲۷؛ سروش، ۱۳۹۴: ۸۱؛ فارابی، ۱۴۱۳: ۱۸۳) عرفان و تصوف (مطهری، ۱۳۶۷: ۱۴۵؛ شهبخش، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸) قدرت (مطهری، ۱۳۶۷: ۲۱۳؛ نیچه، ۱۳۷۷: ۸۶) و محبت و معرفت (مطهری، ۱۳۶۷: ۲۵۵؛ سهروردی، ۱۳۷۳: ۲ / ۱۳۶۶) بوده. همچنین اینکه چه عوامل و ساحتهایی زمینهساز دستیابی انسان به حیات طیبه و کمال است، یکی از دغدغههای بشر و مکاتب فکری بوده و هر یک بر اساس ایدئولوژی معرفتی خود، کمالی را برای انسان ترسیم کردهاند. برای دستیابی به حیات طیبه و سیر تکاملی انسان، باید به ابعاد و ساحتهای شش گانه تعلیم و تربیت، یعنی ساحتهای اعتقادی، عبادی و اخلاقی؛ سیاسی و اجتماعی؛ علمی و فناوری؛ اقتصادی و حرفهای؛ زیستی و بدنی؛ زیباشناختی و هنری که در متون دینی و ازجمله نهجالبلاغه اشاره شده، توجه کرد. اتفاقا در اسناد بالادستی نظام آموزشی کشور نیز بر این ساحتها تأکید شده است. در اسناد بالادستی نظام آموزشی کشور، تعلیم و تربیت فرایندی چندوجهی و هدفمند در جهت رسیدن به حیات طیبه معرفی شده که زمینه شکوفایی هویت اسلامی نسل نو و پیشرفت جامعه صالح اسلامی را فراهم میآورد. (سند تحول، ۱۳۹۰: ۱۰) «کمال»، بعد از «تمام» بودن یک شیء است و سیر تکاملی انسان با تمامیت او متفاوت است. (مطهری، ۱۳۸۴: ۲۳ / ۹۹ و۹۸) سیر تکاملی انسان بهدلیل قابلیتها و استعدادهای وجودی او، با دیگر موجودات، متمایز است. یکی از این قابلیتها مسئله تعلیم و تربیت برای دستیابی به کمال، و سیر وجودی انسان از قوه به فعلیت است. درواقع این حرکت تکاملی، تجلّی اختیار انسان است و او با انتخابی آزادانه، مسیر حرکت تکاملی خود را تعیین می کند. تفاوت عمده انسان با دیگر موجودات، قابلیت تربیتپذیری انسان در مسیر کمال و سیر مراتب وجودی او (با توجه به مشکک بودن وجود) است که دارای ابعاد مختلف جسمی، عاطفی، اخلاقی، اجتماعی، معنوی و ... است؛ درحالی که تربیت حیوانات، محدود به ابعاد غریزی و رفتاری خاص آن گونه است. هر انسانی در هر مرتبه از کمال، از نظر وجودی، سعه بیشتری دارد و این بهدلیل کرامت اکتسابی اوست. به عبارت دیگر، انسان به وصف کرامت در میان موجودات توصیف شده است: «وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطِّيّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا» (اسراء / ۷۰) ولى با همين كرامت تكويني ميتواند ظرفيتها و استعدادهاي بالقوهاي را كه در او

به ودیعه گذاشته شده، به فعلیت رساند و به عالی ترین مراتب کمال، فضایل انسانی و حیات طیبه که همان کرامت اکتسابی است، دست یابد. این نوع کرامت در قرآن، وابسته به تلاش، و معیاری برای برتری انسانهاست: «إِنَّ أَکْرَمَکُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاکُمْ». (حجرات / ۱۳)

انسانی کامل است که در مسیر کرامت اکتسابی اش، همه ارزشها و ویژگیهای والای انسانی را در خود پرورش داده، به فعلیت رسانده باشد و همه این ویژگیها با هم و هماهنگ رشد یافته باشند. لذا شناخت این شاخصهها و ویژگیها در آموزش دینی از اهمیت بسزایی برخوردار است. نهجالبلاغه که یکی از منابع اسلامی در تبیین معارف دینی است، سرشار از آموزهها و رهنمونهایی است که به این نوع از کرامت اشاره کرده و به انسانها راه بهتر زیستن و دستیابی به حیات طیبه و کمال را نشان داده و آنها را در مسیر سعادت و قرب الهی قرار داده است و در آن، اصول و مبانی و ساحتهای تربیت انسان به شیوههایی زیبا و عمیق، بحث و تبیین شده.

پژوهش حاضر، توصیفی \_ تحلیلی است. گردآوری اطلاعات نیز به روش کتابخانهای است و اطلاعات گردآوری شده اند.

سؤال اصلى مقاله اين است:

مربی تراز اسلامی از منظر نهجالبلاغه در آموزش آموزههای دینی با توجه به وضع مطلوب زندگی بشر در همه ابعاد، به لحاظ شخصیتی و عملی، چه شاخصهها و ویژگیهایی باید داشته باشد؟

#### پیشینه

درباره پیشینه موضوع، با جستوجوی متعدد کلیدواژگان مربی و معلم تراز، آموزش آموزههای دینی و ساحتهای ششگانه تعلیم و تربیت، میتوان به این مقالات اشاره کرد: «بنیان اخلاقی اصل تقدم تعلیم و تربیت خویش بر تعلیم و تربیت دیگران در پرتو حکمت ۲۷ نهجالبلاغه»، اثر فرامرز قراملکی (۱۳۸۹)؛ «نقش تعلیم و تربیت در «بایستههای تربیت دینی با رویکرد به استاد و مربی»، اثر بخشیان (۱۳۹۱)؛ «نقش تعلیم و تربیت در معرفی، الگودهی و تقویت ارزشهای دینی»، اثر صادقی (۱۳۹۳)؛ «تقدم تزکیه بر تعلیم و انعکاس آن در ویژگیهای مربی و معلم از دیدگاه اسلام»، اثر بهروز و توسلی (۱۳۹۳)؛ «بررسی اخلاق حرفهای معلمی در نظام تعلیم و تربیت اسلامی از منظر استاد شهید مطهری» اثر مهدیزاده (۱۳۹۶)؛ «تربیت معلم تراز نظام جمهوری اسلامی ایران بر اساس آموزههای قرآن کریم»، اثر توکلی (۱۳۹۷)؛ «صلاحیت حرفهای مربیان تربیت دینی: ارائه چارچوبی همسو با حکمت۱۴۷ نهجالبلاغه»، اثر شهریاری و نجفی (۱۳۹۸)؛ «رویکرد تعلیم و تربیت در ساحتهای شش گانه سند تحول بنیادین آموزش و پرورش»، اثر نوروزینژاد و

طباطبائی (۱۳۹۹)؛ «طراحی و تدوین الگوی تربیت معلم کارآمد تراز جمهوری اسلامی با تأکید بر اسناد بالادستی»، اثر معتمد و یحیایی و قاسمیزاده (۱۴۰۱)؛ «تبیین ویژگیهای معلم تراز با رویکرد سند تحول بنیادین در آموزش و پرورش»، اثر عباسی و زرین کیا و جعفری (۱۴۰۲).

در مقالات نامبرده اگرچه به بعدی از ابعاد مسأله اشاره شده، اما بررسی دقیق و جامعی از الگوی شخصیتی و عملی مربی تراز اسلامی در نهجالبلاغه و تأثیر آن بر آموزش آموزههای دینی با رویکرد به ساحتهای ششگانه تعلیم و تربیت، همچنان به چشم نمیخورد و به نظر میرسد این حوزه، علیرغم اهمیت آن، کمتر مورد توجه قرار گرفته است؛ لذا، پژوهش حاضر با هدف تبیین این الگوی شخصیتی و عملی، به بررسی تأثیر آن بر فرآیند آموزش آموزههای دینی با تأکید بر ساحتهای ششگانه تعلیم و تربیت میپردازد. این پژوهش با رویکردی نوآورانه، میتواند افقهای جدیدی را در مطالعات علوم انسانی و به ویژه در حوزه تعلیم و تربیت اسلامی ایجاد نماید.

#### الف) شخصيت

شخصیت را می توان الگوهای اختصاصی و متمایز تفکر و هیجان و رفتار دانست که اسلوب شخصی تعامل با محیط فیزیکی و اجتماعی هر شخص را رقم می زنند. (آتگینسون و دیگران، ۱۴۰۰: ۴۴۰) شخصیت عبارت است از صفات، خصوصیات بدنی، زیستی و استعدادهایی که آدمی به صورت قوه محض با خود به دنیا می آورد تا بعد به تدریج بالفعل شوند. این قوه در جریان زندگی، به وسیله ارتباط و تماس با محیط خارج، پیچیده تر و سبب شکل گیری عادات و تمایلات آدمی می شود. (سیاسی، ۱۳۵۲: ۲۵ ـ ۲۴) بنابراین شخصیت، مفهومی انتزاعی و دربردارنده اعمال، هیجانها، شناختها و انگیزههای فرد است. شخصیت، هم ثابت و هم انعطاف پذیر است و از تعامل فاکتورهای محیطی و ژنتیکی حاصل می شود. (آلن اُ، ۱۳۵۵: ۳۵) البته باید توجه داشت که همه تعاریف شخصیت را نمی توان در قالب یک نظریه خاص آنها بستگی یافت؛ زیرا درحقیقت، تعریف شخصیت از دیدگاه هر مکتب و دانشمندی، به نظریه خاص آنها بستگی دارد؛ لکن می توان تعریف نسبتاً جامعی از شخصیت را این گونه ارائه داد:

مجموعهای سازمانیافته و واحدی متشکل از خصوصیات نسبتاً ثابت و مداوم که بررویهم، یک فرد را از فرد یا افراد دیگر متمایز مینماید. (شاملو، ۱۳۷۷: ۱۳)

در قرآن از واژه شخصیت، مستقل سخن به میان نیامده و برای بیانش از واژه شاکله، معادلِ شخصیت، استفاده شده است. این واژه تنها در آیه ۸۴ سوره اسرا آمده و به این معناست که هرکس، طبق شخصیت و شاکلهاش عمل می کند. درحقیقت، شاکله در ارتباط با شخصیت و هویت آدمی است و چون

شناخت ماهیت و طبیعت انسان که برگرفته از شخصیت اوست، یکی از دغدغههای اسلام است، متفکران اسلامی به بررسی أن پرداختهاند. در نگاه علامه طباطبایی نسبت شاکله با عمل، درحقیقت نظیر نسبت روح با بدن است که بدن با اعضا و اعمالش أن را مجسم کرده و معنویات او را نشان میدهد. شاکله أدمى زاييده نوع خلقت و خصوصيات اوست كه از فعل و انفعالات بدني يا از ناحيه تأثير خارج از ذاتش حاصل می شود. (طباطبایی، ۱۳۶۳: ۱۳ / ۲۶۲ و ۲۶۵) برخی شاکله را همان طبیعت درونی و باطنی فرد دانستهاند که در ظاهر، تشکل و حالت خاصی در فرد ایجاد می کند و درواقع رفتارهای ظاهری فرد، ترشح و تراوش صفات و طبیعت باطنی اوست. (مصطفوی، ۱۳۶۰: ۶ / ۱۹۰؛ باقری، ۱۳۹۹: ۱ / ۱۲۳) در نگاه برخی، شاکله همان معادل شخصیت است و به معنای طبیعتی دانستهاند که خلقت انسان بر اساس آن صورت گرفته و تمام اعمال و کردار آدمی طبق آن انجام میشود و هیچ تخلفی از آن نشده. (عبدالقادر، ۱۳۸۲: ۲ / ۵۵۷) شاکله در بیانی دیگر، به معنای طریقه و خلیقه و مذهب است. (ابن منظور، ۱۴۰۸: ۷ / ۱۷۶) ازاین رو طبرسی شاکله را به همان معنای طریقه و مذهب یا طبیعت و خوی و منش ادمی گرفته که انسان مطابق أن رفتار می کند. (طبرسی، ۱۳۵۲: ۱۴ / ۱۹۸ \_ ۱۹۷) برخلاف باور عموم مردم هیچ فردی، فاقد شخصیت نیست. هر شخصی متناسب با خود، ویژگیهای جسمی، عاطفی و رفتاری منحصربهفردی دارد که هرکدام از این ویژگیها جزء لاینفک شخصیت اوست. بنابراین برخی افراد، متناسب با معیارهای متفاوت جوامع مختلف، دارای سجایای شخصیتی مثبت، و در مقابل آنان، برخی دیگر دارای خصایص شخصیتی منفی هستند. پس بهطورکلی همه انسانها بدون در نظر گرفتن خصوصیات مثبت و منفی، دارای شخصیت هستند و لذا شخصیت انسان باید بر مبنای صفات پذیرفتهشده در منابع اسلامی باشد. در متون دینی نمونههای زیادی وجود دارد که مبیّن شکل گیری شخصیت آدمی بر اساس صفات وجودی اوست؛ بهعنوان نمونه خداوند در قرآن، انسان را بر اساس صفاتشان به سه دسته، مؤمن، کافر و منافق طبقهبندی، و سجایا و ویژگیهای شخصیتی هر یک از آنها را بیان کرده است. در تبیین و توصیف افراد مؤمن به ویژگیهایی چون: خشوع در نماز (مؤمنون / ۲)؛ دوری از گفتار و عملکرد بیهوده (همان / ۳)؛ پاکدامنی (همان / ۵)؛ اجتناب از ربا (آلءمران / ۱۳۰) و بدگمانی (حجرات / ۲)؛ توحید خالصانه (فرقان / ۶۸)؛ انفاق کردن روزی (انفال / ۳) اشاره کرده است. همچنین در شرح و بیان خصوصیت شخصیت افراد کافر و منافق، از شاخصههایی مانند: بازدارنده مردم از راه خدا (هود / ۱۹)؛ تندزبانی (احزاب / ۱۹)؛ ریاکاری در عبادت (نساء / ۱۴۲)؛ افساد در پوشش اصلاح (بقره / ۱۱)؛ تشویق به منکرات (توبه / ۶۷) و پخش شایعات (نساء / ۸۳) یاد کرده است. حضرت علی ﷺ در خطبه ۳۲ نهجالبلاغه شخصیت افراد را در دو گروه دنیاطلب و مردان مؤمن خدا خلاصه می کند که گروه نخست، به چهار گروه تقسیم می شوند: فاسدان بی کفایت، ظالمان زورمدار، دنیاپرستان ریاکار، زاهدین دروغین. شخصیت مردان مؤمن خدا قابل قیاس با این گروه نیست. به طور کلی از نگاه قرآن و روایات چنین برداشت می شود که هستی بر بنیاد اعتدال نهاده شده و معتدل ترین شخصیت در همه حوزه ها انسان کامل است. (حاجی پاشا، فلاح و میریان، ۱۴۰۲: ۴۴)

#### ب) مربی تراز اسلامی

انسان موجودی دوبعدی است که از یک سو قادر به رشد اعلی علیین است و از طرفی سقوط به اسفل السافلین. (نصری، ۱۳۷۱: ۴۷۰) از ویژگیهای منحصربهفردش که او را «احسن المخلوقین» قرار داده، داشتن فطرت الهی و قدرت اختیار است. (نوروزی و کوهی اصفهانی، ۱۳۹۲: ۱۲۷) قرارگیری قدرت نطق و قوه عاقله در سرشت وی، از دیگر اسباب ارجحیتش بر سایر موجودات است. (مظفر، ۱۳۸۷: ۱ / ۱۱ انسان از جهت مخلوق بودن، مانند دیگر پدیدههای عالم است؛ اما هرگز در رتبه و جایگاه آنها قرار ندارد؛ بلکه خدا چنان ارزش والایی برای ساحت وجودی اش در نظر گرفته که با سایر پدیدههای عالم قابل مقایسه نیست و به تعبیر شهید مطهری:

انسان تنها موجودی است که خودش از خودش تفکیکپذیر است؛ یعنی ما نمی توانیم سنگی داشته باشیم که سنگی نداشته باشد یا گربهای داشته باشیم فاقد گربگی؛ سگی داشته باشیم فاقد سگی؛ پلنگی فاقد پلنگی هر پلنگی در دنیا آن خصلتهایی را که پلنگی می نامیم، دارد به سهم غریزه؛ ولی این انسان است که انسان بودن خودش را ندارد و باید تحصیل بکند و انسان بودن هیچ مربوط به جنبههای زیستی و بیولوژیکی نیست ... انسانیت یک امری ورای زیستشناسی است. (مطهری، ۱۳۶۷: ۷۸)

امیرالمؤمنین، علی اخلاقی مثبت و معرفی انسان پرداخته و تمایلات، احساسات، ضعفها، قدرتها و منفی اش دارد و با نگاهی چندبعدی به معرفی انسان پرداخته و تمایلات، احساسات، ضعفها، قدرتها و نیازهایش را بهخوبی تبیین کرده است. لازمه آموزش اثربخش برای مربی تراز در دروس الهیات نیز شناخت همین ساحتها و مراتب وجودی انسان است. آن حضرت با بینش توحیدی خود ویژگیهای انسان کامل را در نهجالبلاغه بهوضوح تبیین کرده است. در نگاه نهجالبلاغه انسان کامل، عبدالله و عندالله و صاحب مرتبه ولایت و در مرتبه یقین شجاع و بر طریق واضح و مسیر عدل و در افق اعلای انسانی است. (حسنزاده آملی، ۱۳۷۲: ۶۶) عبارت «و هم خصائص حق الولایة؛ و برای آنها ویژگیهای حق ولایت است» (نهجالبلاغه / خ ۲) به ویژگیهایی اشاره می کند که فقط در کسانی یافت می شود که

شایستگی تربیت و رهبری جامعه را دارند. مربی تراز اسلامی کسی است که در همین مسیر گام برمیدارد. او باید از ویژگیهای انسان کامل برخوردار، و الگوی عملی برای متربیان باشد. او دارای نقش محوری در تربیت و هدایت انسانها در مسیر کمال است.

از سوی دیگر، بدیهی است که هدف از آموزش آموزهای دینی با در نظر گرفتن این موارد، رساندن و رسیدن متربی به کمال نهایی خویش است. درواقع همین عامل مهم، انسان را مجاب میسازد برای به دست آوردن رشد و تعالی خود نیازمند آموزشهایی باشد که راه سعادت را به او نشان دهد و در این زمینه مراتب وجودیاش را با اَموزش اَموزهای دینی که مبتنی بر معارف و مبانی رشد و تکامل است، ارتقا دهد. بنابراین در مسیر کمال، متربی نیز با کمک مربی تراز اسلامی، نقش اساسی و خطیری بر عهده دارد. همراهی و تلاش متربی، مکمل زحمات مربی و ضامن موفقیت او در این مسیر است. پس در آموزش آموزههای دینی با توجه به تبیینی که از انسان کامل شده، باید به همه ابعاد وجودی انسان توجه داده شود. مربی تراز اسلامی در تربیت متربیان خود، به همه ویژگیها و ابعاد وجود انسان توجه می کند و در کنار رشد جسمی، به رشد اخلاقی، معنوی و اجتماعی آنان نیز اهمیت میدهد. ویژگیهایی را که امیرالمؤمنین علی ایسان کامل توصیف کرده، می توان در ساحتهای شش گانه تعلیم وتربیت ترسیم کرد.

#### ج) منطق ششگانه بودن ساحتهای تعلیم و تربیت

تعلیم و تربیت فرایندی تعالی جویانه، تعاملی، تدریجی، یکپارچه و مبتنی بر نظام معیار اسلامی است که بهمنظور هدایت افراد جامعه بهسوی امادگی برای تحقق اگاهانه و اختیاری مراتب حیات طیبه در همه ابعاد، زمینههای مناسب تکوین و تعالی پیوسته هویت ایشان را در راستای شکل گیری و پیشرفت جامعه صالح اسلامی فراهم میآورد. (سند تحول بنیادین آموزش و پرورش، ۱۳۹۰: ۱۰) تعلیم و تربیت عهدهدار شکوفایی استعدادها و پرورش رفتار و صفات مطلوب در متربی است و قلمرو بسیار گستردهای دارد که پرداختن به کل آن در یک زمان، ممکن نیست، از سوی دیگر، پرورش همه آنها با یک روش ممکن نیست و نیازمند کاربرد انواع متفاوتی از روشهاست. به همین جهت، ساحتبندی تعلیم و تربیت ضرورت دارد. برای این ساحتبندی، رعایت چهار ملاک، ضروری است: نخست آنکه ساحت باید شامل دامنهای محدود از استعدادها و بینشها باشد؛ دوم، ناظر به استعداد و موضوعاتی باشد که قابلیت پرورش و شكوفايي را داشته باشند؛ ملاك سوم، استعداد و بينشها و مانند أن بايد مربوط به طبيعت آدمي باشند؛ و در آخر، ساحت بندی باید به گونهای باشد که برای تعلیم و تربیت مفید باشد. سه ساحت وجودی انسان عبارت است از: ساحت بینشی، گرایشی و رفتاری. هریک از این ساحتها با شش حوزه از روابط انسان مرتبط است که عبارتاند از: رابطه با خود، خدا، دیگر انسانها، طبیعت، سیاسی و اقتصادی. بنابراین با توجه به ملاکهای تقسیم بندی و روابط حاکم بر حوزه انسانی، تقسیم معقول و منطقی، عبارت است از: ساحت عبادی، اعتقادی و اخلاقی؛ سیاسی و اجتماعی؛ علمی و فناوری؛ زیستی و بدنی؛ اقتصادی و حرفهای؛ هنری و زیباشناختی. (داودی و کارآمد، ۱۴۰۰: ۱۵۵ ـ ۱۵۵)

دیگر دلایل ششگانه بودن ساحتهای تعلیم و تربیت را میتوان بر مبنای هدف آن تبیین کرد. هدف غایی تعلیم و تربیت در دیدگاه اسلام، الهی شدن آدمی است. این مضمون در متون اسلامی با تعابیر مختلفی آمده است، مثل: هدایت شدن به صراط مستقیم، دستیابی به حیات طیبه و .... لازمه رسیدن به حیات طیبه، رعایت اصولی است. نخستین جلوه حیات پاک، در عرصه جسم و ارتباط جسمی با اشیا آشکار میشود. دومین جلوه از حیات پاک را میتوان در بعد اخلاق و اندیشه و اعتقاد ملاحظه کرد. سومین جلوهگاه از حیات پاک، عرصه گرایشها و هیجانات است که خاستگاهشان اجتماع است. چهارمین عرصه، نیت و اراده آدمی است که متضمن فعالیتهای مختلف او، ازجمله علمی میباشد. پنجمین آن، عرصه اعمال و رفتار آدمی چون قناعت و خروج از مصرفزدگی است؛ و ششمین، آن است که فرد، ایمان و فعالیتهای صالح ملازم با حیات پاک را زیبا و هنری بداند. درحقیقت میتوان بهوضوح فهمید که رسیدن به حیات پاک چون ساحتهای ششگانه تعلیم و تربیت، ناظر به زندگی ویژهای است که آدمی را به وضع مطلوب رهنمون میسازد. (باقری، ۱۳۸۷ تعلیم و تربیت، ناظر به زندگی ویژهای است

بنابراین تعلیم و تربیت اسلامی، فرایندی هدفمند، نظاممند و مبتنی بر آموزههای اسلامی است و ساحتهای مختلفی را در بر میگیرد و در سرنوشت انسان دخالت مستقیم دارد. این فرایند، پیچیده و چندوجهی است و از بدو تولد آغاز میشود و در طول زندگی فرد ادامه می یابد.

#### ۱. تعلیم و تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی

در این ساحت از تعلیم و تربیت، اعتقادات و مناسک دینی، مورد توجه قرار می گیرد و متربی برای رسیدن به ایمان و عمل به آنها تربیت می شود. درواقع این ساحت را می توان مجموعه ای از اقدامات و فعالیتهایی دانست که مربی به منظور آشنا کردن متربی با اصول و ارزشهای اخلاقی و پرورش گرایشها و فضیلتهای اخلاقی در متربی، انجام می دهد. بدیهی است که اقدامات و فعالیتهای متربی در تربیت، در صورتی همراه با موفقیت خواهد بود که سنجیده و حساب شده باشد. (داودی و حسینی زاده، ۱۳۹۸: ۲۱۵)

ساحت تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی که بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی است، ناظر به رشد و تقویت مرتبه قابل قبولی از جنبه دینی و اخلاقی حیات طیبه در وجود متربیان، و شامل همه تدابیر و اقداماتی است که جهت پرورش ایمان و التزام اُگاهانه و اختیاری متربیان به مجموعهای از باورها، ارزشها، اعمال و صفات اعتقادی، و در راستای تکوین و تعالی هویت دینی و اخلاقی ایشان صورت میپذیرد. (مبانی نظری تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۲۹۹) درحقیقت این ساحت یکی از اهداف مهم پیامبران بهشمار میرود و جایگاه ویژه ای در سیره معصومین دارد؛ بهطوریکه کمتر خطبه یا نامهای از نهجالبلاغه را مى توان يافت كه حضرت در أن، از اين ساحت، سخن نگفته باشد. در أموزش الهيات كه مبانی آن مبتنی بر معارفی است که سبب رشد و ترقی کمالات انسان است، مربی برای متربی باید بهسان یک انسان کامل برای رهرو باشد. تأثیرگذاری انسان کامل بر آموزش الهیات، تا آنجاست که می تواند در سعادت یا شقاوت متعلم نقش بسزایی ایفا کند. مربی برای آنکه بتواند نهایت اثر مطلوب را بر یادگیرنده به هنگام تدریس و ورود او به جامعه داشته باشد، باید از خصوصیات و شاخصههایی برخوردار باشد که وجه اعتقادی و اخلاقی او را بهخوبی نمایان سازد. مربی الهیات زمانی می تواند انسانی موحد، مؤمن، معتقد به معاد و متعهد به انجام مسئولیتهای خود در برابر خدا و دیگران را تربیت کند که خودش از این ویژگیها برخوردار باشد. حضرت، ایمان (خطبه ۲۲)؛ استقامت در دین (خطبه ۱۷۶)؛ محوریت دین در تمام امور زندگانی (خطبه ۸۷، ۱۳۱، ۱۳۶) و دین داری و اخلاق (حکمت ۱، ۴۰، ۱۱۳، ۱۳۰، ۱۸۷، ۲۰۳، ۲۴۰، ۲۸۰، ۴۰۷؛ نامه ۷، ۹، ۲۷، ۶۹) را از ویژگیهایی میداند که معلم در هنگام آموزش الهیات باید داشته باشد و بدون این خصوصیات، مربی نمی تواند اثر بهینه و لازم را در متربی ایجاد کند. داشتن بصیرت دینی (خطبه ۲۸۱، ۲۸۱، ۴۰۱، ۴۰۷)؛ توازن بین ظاهر و باطن (حکمت ۲۱۴، ۳۳۳، ۴۰۶؛ نامه ۳۱، ۴۶)؛ دوری از تحجر و خرافه گویی (حکمت ۴۰۰)؛ رعایت اعتدال (حکمت ۶۸، ۳، ۳۵۲، ۱۹۲، ۱۹۲، ۲۹۶؛ نامه ۴، ۱۹، ۲۱؛ خطبه ۷، ۱۲۷)؛ خدامحوری (خطبه ۸۷، ۱۹۲، ۲۱۶؛ حکمت ۱۶۶)؛ تقوا (نامه ۵۳؛ حکمت ۹۵، ۱۳۰؛ خطبه ۷۶، ۸۳)؛ جهاد با نفس (نامه ۳۰، ۵۳)؛ پرهیز از عجب و خودپسندی (نامه ۵۳؛ حکمت ۳۸، ۴۶، ۱۶۷) متوجه بودن ارزشهای الهی به جای ارزشهای غیر الهی (خطبه ۱۳۰، ۱۳۱؛ نامه ۲۷، ۵۳)؛ خشوع (خطبه ۱۹۰)؛ تواضع (خطبه ۱۹۲، ۱۹۳)، رفع و دفع رذایل (حکمت ۱۹، ۲۷، ۳۱) و ... از دیگر مؤلفههایی است که مربی برای مؤثر بودن تدریس خود درزمینه الهیات باید از آنها برخوردار باشد.

#### ۲. تعلیم و تربیت اجتماعی و سیاسی

از دیگر ساحتهای تعلیم و تربیت، ساحت اجتماعی و سیاسی است. این ساحت، بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی، و ناظر به کسب شایستگیهایی است که متربیان را قادر میسازد شهروندانی فعال و

اُگاه باشند و در فعالیتهای سیاسی و اجتماعی مشارکت کنند. درواقع این ساحت، شامل مقولههایی چون ارتباط مناسب با دیگران، تعامل شایسته با نهاد دولت، کسب دانش و اخلاق اجتماعی و مهارت ارتباطی است. (مبانی نظری تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۳۰۳ ـ ۳۰۲) تحولات اجتماعی و سیاسی در ادوار مختلف، از زمان ائمه اطهار تا دوره اخیر، جامعه و حکومت را تحت تأثیر قرار داده. این مسئله از دیرباز مورد توجه اهل بیت ﷺ بوده است؛ زیرا تحقق ایدههای تربیتی در هر جامعه، در گرو وجود شرایط اجتماعی و سیاسی درستی است که زمینه لازم را برای تحقق أرمانهای مدنی و سیاسی أن جامعه فراهم سازد. معلم الهیات زمانی میتواند این روزنه را در وجود یکایک متربیان و دانشاُموزانش تقویت کند و تأثیرگذاری لازم را داشته باشد که طبق گفته حضرت على الله در نهج البلاغه، خودش بهمثابه انسان کامل، از مؤلفه هايي چون ارتباط با دیگران (خطبه ۵؛ حکمت ۴۶۴)؛ پرهیز از مصاحبت با بدان (نامه ۳۱، ۶۹)؛ ارتباط داشتن با نهادهای مدنی و اجتماعی (خطبه ۱۶، ۳۹)؛ داشتن اخلاق اجتماعی (نامه ۳۱)؛ اخلاق شهروندی (نامه ۴۷)؛ دارا بودن دانش و مهارت اجتماعی (حکمت ۳۴۹، ۲۲۸، ۵۴، ۴۷، ۳۸، ۷، ۱۵۹، ۳۱۰)؛ قانونمندی (خطبه ۴۰، ۳۰۵)؛ و درنهایت حس فضیلت مداری (خطبه ۱۶، ۶۶، ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۹۷؛ حکمت ۱۹۲، ۱۱۹ نامه ۲۸) بهرهمند باشد. گستره مباحث الهیات به حدی فراگیر است که یک انسان کامل که به عنوان مربی شناخته می شود، نمی تواند در کلاس و محیط آموزشی خود از مباحث سیاسی و اجتماعی که لازمه اعتلای افراد و جامعه است، دوری کند و تنها به مباحث الهیاتی بسنده کند. تأکید مربی الهیات در هنگام تدریس، بر مبانیای مانند ارتباط درست با افراد جامعه، تقویت حس وطن دوستی و افتخار به ارزشهای اصیل و ماندگار اسلامی و ایرانی، مشارکت اجتماعی و مسئولیتپذیری همهجانبه، و روحیه جمعی، خودبهخود سبب میشود افراد توجه توامان به منافع ملی و مصالح فردی و اجتماعی داشته باشند؛ همچنین باعث صیانت از وحدت ملی و انسجام اجتماعی با محوریت هویت مشترک اسلامی، و درنهایت به حس جامعیت و یکپارچگی و توجه متوازن به جامعه منجر می شود.

#### ۳. تعلیم و تربیت علمی و فناوری

ساحت تعلیم و تربیت علمی و فناوری، یکی دیگر از ساحتهای ششگانه تعلیم و تربیت است. این ساحت، بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی، و ناظر به کسب شایستگیهایی است که متربیان را در شناخت و توسعه نتایج تجارب متراکم بشری در عرصه علم و فناوری یاری کند تا بر اساس آن، متربیان بتوانند با عنایت به تغییرات و تحولات آینده، درباره جهان هستی و استفاده و تصرف مسئولانه در طبیعت، بینشی ارزشمدار کسب کنند. بنابراین این ساحت از تربیت، ناظر به رشد توانمندی افراد جامعه در راستای فهم و درک دانشهای پایه عمومی، مهارتافزایی، به کارگیری شیوه تفکر علمی و منطقی،

آمادگی جهت بروز خلاقیت و نوآوری، و نیز ناظر به کسب دانش، بینش و تفکر فناورانه برای بهبود کیفیت زندگی است. (مبانی نظری تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۳۱۱) اهمیت دادن به علمآموزی و ارتقای آن به عنوان یکی از عوامل مؤثر در دستیابی انسان به حیات طیبه، مورد توجه نهجالبلاغه و اثمه اطهار به بوده؛ بهطوری که همواره انسان را به علم نافع فرا خواندهاند. مربی الهیات باید بهگونهای آن را تدریس کند که خلاقیت و نوآوری بر کلاسش حاکم باشد. پرورش و ارتقا و تعمیق عقلانیت و نهادینه سازی علم محوری در وجود متربی با برنامهریزی صحیح مربی و ارزیابی بهموقع یافتههای علمی متربیان، خود سبب تقویت روحیه علمی در دانشآموزان میشود. اگر معلم الهیات که مظهر انسانی کامل است، جو کلاس خود را بر مبنای اجرای آگاهانه فعالیتهای پژوهشی توسط دانشآموزان برای دستیابی آنان به پاسخ سؤالات ایجادشده در ذهن آحاد افراد جامعه تنظیم کند، باعث ارج نهادن متربیان به دستاوردهای علمی و تجربههای بشری، همچنین شکوفایی تفکر انتقادی و خلاقیت آنها، افزایش انگیزه و علاقهشان به یادگیری، گسترش و تعمیق فرهنگ پژوهش و مهارتهای پژوهشی مانند جمعآوری اطلاعات، استدلال منطقی، تحلیل دادهها و مستندسازی تجربیات علمی بههمراه بهرهمندی هوشمندانه از ظرفیتهای فناوری میشود. همه اینها باعث میشود که متربی آموزشی، مهارتهای آموزشی خویش را ارتقا دهد و در برابر اطلاعات نادرست و آگاهیهای سطحی، مقاوم تر شود.

اما نکتهای که مربی الهیات هرگز نباید از آن غفلت ورزد، مسئله عدالت آموزشی است. او وقتی از عدالت حرف میزند، اگر عملش با گفتهاش مغایرت داشته باشد، مانع تأثیر مثبت در بهرهوری آموزشی متربیانش میشود. مربی زمانی میتواند اثر مطلوب و انکارناپذیر بر متربیانش داشته باشد که از شاخصههای انسان کامل که علی در نهجالبلاغه بارها بدان اشاره کرده است، برخوردار باشد. این مؤلفهها عبارتاند از: علم و فناوری (حکمت ۶ ۷، ۲۷۴، ۴۵۷، ۲۸۴)؛ تفکر علمی و منطقی (حکمت ۶ ۳۸، ۲۸۴، ۴۵۷)؛ تفکر علمی و منطقی (حکمت ۶۳۳، ۲۳۸، ۴۵۷)؛ خطبه ۲۹، نامه ۲۸)؛ خلاقیت و نوآوری (حکمت ۵، ۲۹، ۲۷۲؛ خطبه ۲۹، نامه ۲۸)؛ داشتن درک و دانش (حکمت ۲۹۶)؛ حقیقتجویی (حکمت ۲۳۱؛ نامه ۳۱) و تلفیق و هماهنگی علم و عمل (حکمت ۳۶۶؛ نامه ۳۱).

#### ۴. تعلیم و تربیت اقتصادی و حرفهای

این ساحت، ناظر به یکی از ابعاد مهم زندگی آدمی، یعنی بعد اقتصادی و معیشتی است و به رشدِ توانایی متربیان در تدبیر امر معاش و تلاش اقتصادی و حرفهای اشاره دارد. (مبانی نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۳۰۹) این ساحت نقش مهمی در تعلیم و تربیت جامعههای مدرن دارد و در آن، افراد به یادگیری مهارتها و دانشهای مرتبط با حوزههای اقتصادی و حرفهای مشغول میشوند. این ساحت، شامل

درسها و دورههای آموزشی مخصوصِ حرفه مورد نظر است و با توجه به اینکه انعطافپذیری در انتخاب و تطابق با تغییرات در دنیای اقتصادی متغیر و پویا مهم است، شامل ایجاد آمادگی یادگیری مهارتهای جدید، پذیرش تغییرات در حرفه، و تنظیم تغییرات بازار کار در فراگیران میشود. لذا توانایی تفکر استراتژیک و برنامهریزی در حوزههای اقتصادی و حرفهای، میتواند به فراگیران کمک کند که با تعیین راهبردهای موفق برای پیشرفت در حرفه خود، تصمیمات خوبی بگیرند. این مهارتها میتواند شامل مهارتهای فنی، تکنیکی، مدیریتی و ارتباطی باشد که به متربیان کمک میکند در حرفه خود موفقیت آمیز عمل کنند. مهارتهای مرتبط با اقتصاد و مدیریت مالی باید به دانش آموزان و دانشجویان آموخته شود.

اهمیت ساحت تعلیم و تربیت اقتصادی و حرفهای را نیز در نهجالبلاغه می توان پیگیری کرد. مربی الهیات بهمثابه انسانی کامل باید به متربیان، اصول و ارزشهایی را آموزش دهد که بتوانند در تصمیم گیری ها و رفتارهای اقتصادی و حرفهای، تأثیر گذار باشند. این ارزش ها شامل انصاف، صداقت، ایمان، عدالت، مسئولیت پذیری و مهربانی است. ایجاد محیطی اخلاقی در محیط کار و اقتصاد، می تواند به بهبود روابط حرفهای و جلب اعتماد عمومی کمک کند. آموزههای الهیات به افراد کمک میکند در تصمیم گیریهای مرتبط با مسائل اقتصادی و حرفهای، به مؤلفههای اخلاقی و انسانی توجه کنند؛ این مسائل می تواند شامل انتخاب شغل، سرمایه گذاری، رفتار در بازارهای مالی، و مسائل دیگر باشد. همچنین در تعلیم و تربیت اقتصادی و حرفهای، تعادل میان منافع فردی و منافع جامعه اهمیت دارد. مربیان الهیات به متربیان یادآوری می کنند که فعالیتهای اقتصادی و حرفهای باید با توجه به اصول انسانی و اخلاقی انجام شود و منفعت شخصی نباید به ضرر منافع اجتماعی باشد. در همین راستا، مؤلفههایی که از دیدگاه نهجالبلاغه، مربی الهیات در ساحت تعلیم و تربیت اقتصادی و حرفهای باید داشته باشد تا بر متربی خود اثر وافی و کافی بگذارد، عبارتاند از: حفظ ثروت (حکمت ۳۰۴، ۳۰۷ و نامه ۲۴)؛ اقتصاد و معیشت (حکمت ۲۵۸، ۳۴۰)؛ قوانین کسب و کار (حکمت ۲۷۸، خطبه ۱۵۷ و نامه ۳۱، ۷۴)؛ پرهیز از بطالت و بیکاری (حکمت ۱۹۶، ۲۳۹)؛ توجه به کارآفرینی (نامه ۵۳، ۹۸، ۱۰۰)؛ پرهیز از اسراف و تبذیر (حکمت ۲۲۹ و نامه ۳۳)؛ درآمد و کسب حلال (حکمت ۵۸، ۳۴۴، ۴۲۹ و نامه ۳)؛ تحول مشاغل و حرفهها (حکمت ۵۷، ۵۸، ۱۹۲، ۲۰۷، ۹۲۳).

#### ۵. تعلیم و تربیت زیستی

ساحت تعلیم و تربیت زیستی، مفهومی مهم از ساحتهای شش گانه تعلیم و تربیت است که به تعلیم و تربیت درزمینه زندگی و مسائل مرتبط با زیست بشری اشاره دارد. این ساحت، ناظر به حفظ و ارتقای

سلامت و بهداشت جسمی و روانی متربیان است. (مبانی نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۳۰۵) این ساحت شامل آموزش در زمینههای محیط زیست، بهداشت و سلامت، تغذیه، پایداری، مدیریت منابع طبیعی و سایر موارد مشابه است. تعلیم و تربیت زیستی به متربیان کمک میکند که درک بهتری از مسائل محیطی داشته باشند و برای حفظ محیط زیست و زندگی سالم، مسئولیت پذیرتر تصمیم بگیرند. همچنین به متربیان چگونگی شناسایی محیط زیست، مراقبت از آن و درک مشکلات زیست محیطی، بهداشت و سلامت، آموزش داده می شود تا زندگی سالم تری داشته باشند و از بیماری ها پیشگیری کنند. لذا آموزش مفاهیم دینی به افراد کمک می کند در مصرف منابع طبیعی و اقتصادی، متعهدانه تر عمل کنند. و به پایداری زیست محیطی کمک کنند.

زمانی که مربی الهیات بهلحاظ زیستی با ظاهری آراسته و مناسب وارد کلاس می شود، بی شک متربی، مجذوب درس او می شود و به تبع، او را در چنین مواردی اسوه خویش می سازد. آموزش مربی الهیات، تنها محدود به محیط کلاس و مدرسه نیست؛ وقتی مربی در اجتماع، به طبیعت و منابع طبیعی احترام لازم را بگذارد و درصدد حفظشان باشد، خودبه خود سبب اثر پذیری متربیان از این عملکرد مربی می شود. بنابراین نوع نگاه مربی به این آموزه ها و تلاش در القای آن به متربیان، تأثیر عمیقی بر عملکرد و رفتار آنان در قبال مسائل زیستی دارد.

این آموزهها به انسانها کمک میکنند که به نحوی اخلاقی و مسئولانه با مسائل زیستی و اجتماعی برخورد کنند و تصمیمهای صحیحی درباره زندگی روزمره شان بگیرند. شاخصههایی که از دیدگاه نهجالبلاغه، مربی الهیات باید در ساحت زیستی و بدنی، آنها را داشته باشد، عبارت اند از: حفظ بهداشت زیستی (حکمت ۴۷۳، ۱۷۵)؛ آرایش ظاهری (حکمت ۴۷۳)؛ استحمام بدن (حکمت ۳۹۷) و خطبه ۴۲، ۱۲۵)؛ احترام به طبیعت (خطبه زیست بوم شهری (نامه ۶۹)؛ منابع طبیعی (حکمت ۱۲۸ و خطبه ۳، ۵، ۱۷۱)؛ احترام به طبیعت (خطبه ۱۵۴)؛ سلامت فردی و اجتماعی (حکمت ۳۰، ۳۵ و خطبه ۴۳، ۳۵ ، ۱۸۳)؛ تعامل مستمر روح و بدن (خطبه ۱ و حکمت ۲۵۶).

#### ع. تعلیم و تربیت زیباشناختی و هنری

این ساحت، ناظر به رشد و پرورش قوه خیال و عواطف، احساسات و ذوق زیبایی شناختی متربیان است (مبانی نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۳۰۷) و به تواناییهای فردی و جمعی انسانها در فهم و ارزیابی زیباییها و ارتباط با مفاهیم زیبایی می پردازد. تعلیم و تربیت زیباشناختی، اعضای جامعه را با دیدگاهی بهتر به هنر، فرهنگ، و زیباییهای محیطی، تربیت می دهد. این ساحت به متربیان کمک می کند دیدگاههای خود را در مورد زیباییهای محیطی، هنر، معماری، موسیقی، ادبیات، و دیگر عناصر

فرهنگی، گسترش دهند و آنها را بهتر درک کنند و استعدادهای هنری خود را بشناسند و توسعه دهند. این ساحت می تواند در ارتقای هنر و فرهنگ و ارتباطات انسانی، و بهبود کیفیت زندگی انسانها تأثیرگذار باشد.

نهجالبلاغه نیز به مفاهیمی مشابه درباره تعلیم و تربیت زیباشناختی و هنری، و به اهمیت هنر، زیبایی، انعکاس ارزشها، اصول فرهنگی در تربیت انسانی و به آموزههای فرهنگی بهعنوان یکی از ابزارهای انسانی رشد و ترقی انسانی اشاره کرده است. مربی الهیات با تفکر زیبایی شناختی و هنری در تربیت مفاهیم دینی و اخلاقی برای متربیان می تواند نقش بیبدیل داشته باشد. بهطور کلی، ساحت تعلیم و تربیت زیباشناختی و هنری می تواند به توسعه قدرتهای زیباشناختی و هنری متربیان کمک کند و تربیت زیباشناختی و هنری جوامع را ارتقا بخشد. بنابراین مؤلفههایی که مربی الهیات بهعنوان انسان کامل در کلاسش باید به آنها توجه داشته باشد تا بر متربیانش تأثیرگذار باشد، عبارتاند از: خیال پردازی و عواطف (حکمت ۳۳۳)؛ نیک اندیشی (حکمت ۴۷۳)؛ اخلاق اجتماعی (نامه ۴۱)؛ آرامش روانی (حکمت ۳۳۳)؛ توان درک خلق آثار هنری (حکمت ۳۲۳)؛ خلق معنا و کشف معنا (۳۱، ۶۹)؛ دریافت احساس و معنا (حکمت خطبه ۳)؛ ارزش مداری (نامه ۵۳۸)، و احترام قائل شدن برای سایر دیدگاهها (نامه ۳۱، ۵۲، نامه ۳۱، ۳۵؛ خطبه ۳)؛ ارزش مداری (نامه ۵۳)، و احترام قائل شدن برای سایر دیدگاهها (نامه ۳۱، ۳۵، نامه ۳۱، ۳۵؛ خطبه ۳)؛ ارزش مداری (نامه ۵۳)، و احترام قائل شدن برای سایر دیدگاهها (نامه ۳۱، ۳۵، نامه ۳۱، ۳۵؛ خطبه ۳)؛ ارزش مداری (نامه ۳۵)، و احترام قائل شدن برای سایر دیدگاهها (نامه ۳۱، ۳۵)؛

#### د) جدول آماری

در این بخش، نتایج یافتههای توصیفی هریک از شاخصهای توصیفی، اعم از میانگین، انحراف استاندارد و کمترین و بیشترین مقدار ذکر می گردد و منظور از تعداد، این است که به هرکدام از ساحتهای ذکرشده، چند مرتبه در خطبه، حکمت و نامههای نهجالبلاغه اشاره، و به کدام ساحت بیشتر یا کمتر و به چه میزان پرداخته شده است.

| و تربيت از نظر نهجالبلاغه | ر توصیفی ساحتهای تعلیم | جدول (۱) آما |
|---------------------------|------------------------|--------------|
|                           |                        |              |

| انحراف معيار | میانگین | تعداد | ساحت                  |
|--------------|---------|-------|-----------------------|
| 1,09         | ٣٢,٢٣   | 18    | اعتقادی، عبادی اخلاقی |
| ۲,۲۸         | 10,74   | ٨     | اجتماعی سیاسی         |
| ٣,٨۴         | 11,74   | ۶     | علمي فناوري           |
| ۲,۲۸         | 10,74   | ٨     | اقتصادی حرفهای        |
| ۲,۲۸         | 10,74   | ٨     | زیستی                 |
| 1,84         | ۲۳,۳۸   | 17    | زیباشناختی و هنری     |



نمودار (۱) آمار توصیفی ساحتهای تعلیم و تربیت از نظر نهجالبلاغه

همان طور که نتایج نشان می دهد، ساحت اعتقادی، عبادی و اخلاقی، دارای بالاترین میانگین (۳۲,۲۳) است و در مرتبه نخست اهمیت در میان ساحتها قرار دارد و ساحت علمی و فناوری دارای کمترین میانگین (۱۱٫۳۴) است. این نتیجه آماری، در تضاد با نظامهای آموزشی مبتنی بر مادیات است که صرفاً بر جنبههای مادی علم تمرکز دارند چرا که اگر انسان صرفاً بهدنبال اکتساب دانش مادی باشد و به ابعاد ارزشی، اخلاقی و تهذیب نفس بی توجهی کند، نظام آموزشی آن، با وجود پیشرفتهای ظاهری و مادی چشمگیر، از ارزش ذاتی و اصیل چندانی برخوردار نخواهد بود.

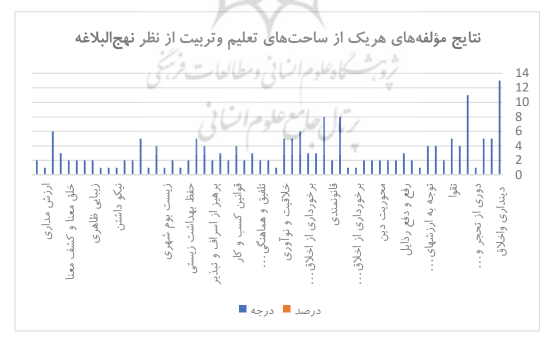
جدول (۲) نتایج مؤلفههای هریک از ساحتهای تعلیم وتربیت از نظر نهجالبلاغه (N=120)

| درصد  | درجه | مؤلفه                    | ساحت                  |
|-------|------|--------------------------|-----------------------|
| ./٧۵  | ١٣   | دینداری و اخلاق          |                       |
| ۵۲/.  | ۵    | داشتن بصیرت دینی         |                       |
| ./۲۵  | ۵    | توازن بین ظاهر و باطن    |                       |
| ۵/.   | ١    | دوری از تحجر و خرافهگویی |                       |
| ./۵۵  | 11   | رعايت اعتدال             | اعتقادي، عبادي اخلاقي |
| ./۲٠  | *    | خدامحوری                 |                       |
| ./۲۵  | ۵    | تقوا                     |                       |
| ./١٠  | ٢    | جهاد با نفس              |                       |
| ./۲ • | *    | پرهیز از عجب و خودپسندی  |                       |

| ./۲٠ | ۴ | توجه به ارزشهای الهی بهجای ارزشهای غیرالهی |                |
|------|---|--------------------------------------------|----------------|
| ./۵  | ١ | خشوع                                       |                |
| ./١٠ | ٢ | تواضع                                      |                |
| ./۱۵ | ٣ | رفع و دفع رذایل                            |                |
| ./۵  | ١ | ايمان                                      |                |
| ./۵  | ١ | استقامت در دین                             |                |
| ./۱۵ | ٣ | محوريت دين                                 |                |
| ./١٠ | ٢ | ارتباط با دیگران                           |                |
| ./١٠ | ۲ | پرهيز از مصاحبت با بدان                    |                |
| ./۵  | ١ | برخورداری از اخلاق اجتماعی                 |                |
| ./۵  | ١ | اخلاق شهروندى                              | 1 1 1          |
| ./۴٠ | ٨ | دارا بودن دانش و مهارت اجتماعی             | اجتماعی سیاسی  |
| ./١٠ | ٢ | قانونمندى                                  |                |
| ./۵٠ | ٨ | داشتن حس فضيلتمدارى                        |                |
| ./١٠ | ۲ | ارتباط داشتن با نهادهای مدنی و اجتماعی     |                |
| ./٣٠ | ۶ | علم و فناوری                               |                |
| ۵۲٪. | ۵ | تفکر علمی و منطقی                          |                |
| ۵۲٪. | ۵ | خلاقیت و نوآوری                            | مارية الم      |
| ./۵  | ١ | داشتن درک و دانش                           | علمی فناوری    |
| ./١٠ | ٢ | حقيقتجويي                                  |                |
| ./١٠ | ٢ | تلفیق و هماهنگی علم و عمل                  |                |
| ./۱۵ | ٣ | حفظ ثروت                                   |                |
| ./١٠ | ٢ | اقتصاد و معیشت                             |                |
| ./٢٠ | ۴ | قوانین کسب و کار                           |                |
| ./١٠ | ٢ | پرهیز از بطالت و بی کاری                   | اقتصادی حرفهای |
| ./۱۵ | ٣ | توجه به کارآفرینی                          | المقادي مورداي |
| ./١٠ | ٢ | پرهيز از اسراف و تبذير                     |                |
| ./٢٠ | ۴ | درآمد و کسب حلال                           |                |
| ۵۲٪. | ۵ | تحول مشاغل و حرفهها                        |                |
| ./١٠ | ٢ | حفظ بهداشت زيستى                           |                |
| ./۵  | ١ | آرایش ظاهری                                | زیستی          |
| ./١٠ | ٢ | استحمام بدن                                |                |

| Λ | $^{\wedge}$ |
|---|-------------|
|   | (.)         |

| ./۵  | ١ | زیستبوم شهری                       |                   |
|------|---|------------------------------------|-------------------|
| ./۲٠ | ۴ | منابع طبيعي                        |                   |
| ./۵  | ١ | احترام به طبیعت                    |                   |
| ۵۲/. | ۵ | سلامت فردی و اجتماعی               |                   |
| ./١٠ | ٢ | تعامل مستمر روح و بدن              |                   |
| ./١٠ | ٢ | خیال پردازی و عواطف                |                   |
| ./۵  | ١ | نیک اندیشی                         |                   |
| ./۵  | ١ | اخلاق اجتماعي                      |                   |
| ./۵  | ١ | آرامش روانی                        |                   |
| ./١٠ | ٢ | زیبایی ظاهری                       |                   |
| ./١٠ | ٢ | درک موضوعات ذهنی                   | ا اشاخت حدم       |
| ./١٠ | ٢ | توان درک خلق آثار هنری             | زیباشناختی و هنری |
| ./١٠ | ۲ | خلق معنا و كشف معنا                |                   |
| ./١۵ | ٣ | دریافت احساس و معنا                |                   |
| ./٣٠ | ۶ | سعه صدر                            |                   |
| ./۵  | ١ | ارزشمداری                          |                   |
| ./١٠ | ٢ | احترام قائل شدن برای سایر دیدگاهها |                   |



نمودار (۲) نتایج مؤلفههای هریک از ساحتهای تعلیم و تربیت از نظر نهجالبلاغه (N=120)

همان طور که نتایج نشان می دهد، دو مؤلفه الف دین داری و اخلاق و ب) اعتدال از ساحت اعتقادی، عبادی اخلاقی، نسبت به سایر مؤلفه ها در این ساحت و سایر ساحت ها، از بالاترین میزان اهمیت برخوردار است و بقیه مؤلفه ها در مرتبه های پایین تر قرار دارند.

#### نتيجه

هدف پژوهش حاضر، تبیین الگوی شخصیتی و عملی مربی تراز اسلامی از منظر نهجالبلاغه و تأثیر او بر آموزش الهیات با رویکرد ساحتهای ششگانه تعلیم و تربیت بود. در این راستا، ابتدا نهجالبلاغه که یکی از منابع مهم اسلامی است و در آن، اصول و مبانی تربیت انسان به شیوههایی زیبا و عمیق بیان شده، بررسی شد. حضرت در نهجالبلاغه شاخصهها و ویژگیهای شخصیتی انسان کامل را بهخوبی تبیین کرده است. نتایج بررسیها نشان داد که ویژگیهای استخراجشده با توجه به ساحتهای تعلیم و تربیت را ذیل شش ساحت میتوان دستهبندی کرد. در ساحت تعلیم و تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی، شانزده شاخصه، و در ساحتهای تعلیم و تربیت اقتصادی و حرفهای، ساحت تعلیم و تربیت زیبشناختی و هنری دوازده شاخصه بررسی شد. نتایج بهدستآمده از جداول و در ساحت تعلیم و تربیت زیباشناختی و هنری دوازده شاخصه بررسی شد. نتایج بهدستآمده از جداول آماری نشان داد ساحت اعتقادی، عبادی و اخلاقی دارای بالاترین میانگین (۳۲٫۲۳۳) و ساحت علمی فناوری دارای کمترین میانگین (۱۱٫۳۴) است. همچنین در میان مؤلفههای تشکیل دهنده هر یک از این ساحتهای ششگانه، دو مؤلفه دینداری و اخلاق، و مؤلفه اعتدال، دارای بالاترین میزان نسبت به سایر ساحتهای ششگانه، دو مؤلفه دینداری و اخلاق، و مؤلفه اعتدال، دارای بالاترین میزان نسبت به سایر مؤلفههاست.

مؤلفههاست. امثال نوشتار پیش رو، حاکی از سه دستاورد مهم، و در پی تحقق بیش از پیش آن است که عبارتاند از:

الف) الگوی شخصیتی و عملی استخراجشده از متون دینی، مثل نهجالبلاغه، درباره مربی تراز اسلامی، به کار گرفته شود.

ب) پژوهشهای بیشتر درزمینه نقش و جایگاه هر یک از ساحتهای تعلیم و تربیت به صورت جداگانه درباره مربیان و نقش آنان بر متربیان آموزشی انجام شود.

ج) برنامههای درسی مربیان و معلمان الهیات با توجه به الگوی استخراجشده از نهجالبلاغه و نقش محوری آن در سعادت و شقاوت انسانها، بازنگری و بهروزرسانی شوند.

۱. درجهبندی بین ۱تا ۲۰ میباشد و درصد بین ۱ تا ۱۰۰.

#### منابع و مآخذ

#### قرآن كويم.

- نهج البلاغه (١٣٧٩). ترجمه محمد دشتي. قم: مشهور.
- ـ آتگینسون، ریتال و دیگران (۱٤٠٠). زمینه روانشناسی هیلگارد. ترجمه محمدنقی براهنی و دیگران. تهران: رشد.
- ـ آلن اُ، راس (١٣٧٥). روانشناسي شخصيت (نظريه ها و فرايندها). ترجمه سياوش جمالفر. تهران: نشر روان.
  - ابن منظور، محمد بن مكرم (١٤٠٨). *لسان العرب.* بيروت: دار الاحياء التراث العربي.
  - ـ باقری، خسرو (۱۳۸۷). **در آمدی بر فلسفه تعلیم و تربیت جمهوری اسلامی ایران**. تهران: علمی و فرهنگی.
    - ـ باقری، خسرو (۱۳۹۹). تگاهی دوباره به توبیت اسلامی. تهران: مؤسسه فرهنگی برهان.
- بخشیان، ابوالقاسم (۱۳۹۱). بایسته های تربیت دینی با رویکرد به استاد و مربی. مجله مربیان. ۱۳ (۱). .1.9\_178
- ـ بهروز، زهرا و طیبه توسلی (۱۳۹۳). تقدم تزکیه بر تعلیم و انعکاس آن در ویژگیهای مربی و معلم از دیدگاه اسلام. پژوهشنامه توبیت تبلیغی. ۳ (۱). ۱۷۲ ـ ۱٤۹.
- \_ تو کلی، یاسین (۱۳۹۷). تربیت معلم تراز نظام جمهوری اسلامی ایران بر اساس آموزههای قرآن کریم. مجله توسعه حرفهای معلم. ۲ (٤). ۸۹ ـ ۷۰.
- \_ حاجی پاشا، مرتضی؛ ابراهیم فلاح و سید احمد میریان (۱٤٠٢). اعتدال گرایی در سبک زندگی اسلامی و عوامل مؤثر برآن از منظر قرآن و روایات. مجله سبک زندگی اسلامی با محوریت سلامت. ٧ (٣). ١٥ \_ ٣٤. 2 1 . dagle ["
  - حسن زاده آملی، حسن (۱۳۷۲). انسان کامل از دیدگاه نهج البلاغه. قم: قیام.
  - ـ داودی، محمد و حسین کار آمد (۱٤٠٠). فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی. سبزوار: دانشگاه فرهنگیان.
    - ـ داودی، محمد و سید علی حسینی زاده (۱۳۹۸). سیره تربیتی پیامبر و اهل بیت. تهران: سمت.
  - ـ سروش، کمال (۱۳۹٤). نقش عقل عملي در کمال انسان. فصلنامه حکمت اسلامي. ۲ (۱). ۸٦ ـ ٦٥.
    - ـ سند تحول بنیادین آموزش و پرورش (۱۳۹۰).
- ـ سهروردی، یحیی بن حبش (۱۳۷۳). م*جموعه مصنفات شیخ اشراق.* به تصحیح هانری کربن. تهران: مؤسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگي.

- ـ سیاسی، علی اکبر (۱۳۵۲). روان شناسی شخصیت. تهران: چاپخانه سپهر.
- ـ شاملو، سعید (۱۳۷۷). مکتبها و نظریه ها در روان شناسی شخصیت. تهران: رشد.
- شهبخش، آمنه (۱۳۸۸). شناخت و تبیین انسان کامل در حوزه عرفان عملی (بر اساس آرای عزیزالدین نسفی، سنایی و عطار). نشریه ادبیات فارسی. ۵ (٤). ۱۷۵ ـ ۱۲۷.
- شهریاری، روحالله و حسن نجفی (۱۳۹۸). صلاحیت حرفهای مربیان تربیت دینی: ارائه چارچوبی همسو با حکمت ۱۹۷ نهج البلاغه. پژوهش در مسائل تعلیم و تربیت اسلامی. ۹ (٤). ۲۲۲ ـ ۱۹۷.
- صادقی، علی (۱۳۹۳). نقش تعلیم و تربیت در معرفی، الگودهی و تقویت ارزشهای دینی. مجله پیوند. ۳۵ (۲). ۸۸ ـ ۷٤.
- طباطبایی، سید محمدحسین (۱۳۹۳). تفسیرالمیزان. ترجمه محمدباقر موسوی. قم: دفتر انتشارات اسلامی.
- طبرسي، ابوعلى الفضل بن حسن (١٣٥٢). تفسير مجمع البيان. ترجمه احمد بهشتي. تهران: فراهاني.
- عباسی، زینب؛ مریم زرین کیا، و زهرا جعفری (۱٤٠٢). تبیین ویژگیهای معلم تراز با رویکرد سند تحول بنیادین در آموزش و پرورش. سومین کنفرانس ملی مطالعات کاربردی در فرایند تعلیم و تربیت. ۹ ـ ۱.
  - عبدالقادر، حويش (١٣٨٢ ق). بيان المعاني. دمشق: مطبعه الترقي.
- فارابى، محمد بن محمد (١٤١٣ ق). الاعمال الفلسفيه. مقدمه و تحقيق و تعليق جعفر آلياسين. بيروت: دار المناهل.
- فرامرز قراملکی، احد (۱۳۸۹). بنیان اخلاقی اصل تقدم تعلیم و تربیت خویش بر تعلیم و تربیت دیگران در پرتو حکمت ۷۳ نهج البلاغه. پژوهشهای نهج البلاغه. ۹ (۳). ۵۱ ـ ۵۱.
  - مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران (۱۳۹۰).
  - مصباح یزدی، محمد تقی (۱۳۸٤). به سوی خودسازی. قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.
    - ـ مصطفوى، حسن (١٣٦٠). التحقيق في كلمات القرآن الكويم. تهران: ترجمه و نشر كتاب.
      - مطهری، مرتضی (۱۳۹۷). انسان کامل. تهران: صدرا.
      - مطهری، مرتضی (۱۳۸٤). مجموعه آثار. تهران: صدرا.
      - \_ مظفر، محمدرضا (١٣٨٧). منطق. ترجمه على شيرواني و محسن غرويان. قم: دار العلم.
- معتمد، حمیدرضا؛ نرگس یحیایی و علیرضا قاسمیزاده (۱٤۰۱). طراحی و تدوین الگوی تربیت معلم کار آمد تراز جمهوری اسلامی با تأکید بر اسناد بالادستی. مجله پژوهش در مسائل تعلیم و تربیت اسلامی. ۳۰ (۱). ۳۰۱ ـ ۲۷۹.

- مهدیزاده، محمدصادق (۱۳۹٦). بررسی اخلاق حرفهای معلمی در نظام تربیت اسلامی از منظر استاد شهید مطهری. پویش در آموزش علوم انسانی. ۲ (۲) ۳۸ ـ ۲۲.
  - ـ نصری، عبدالله (۱۳۷۱). سیمای انسان کامل از دید گاه مکاتب. تهران: انتشارات دانشگاه علامه طباطبایی.
- نوروزی، رضا علی و هاجر کوهی اصفهانی (۱۳۹۲). بررسی تبیین مفهوم انسان متعالی از منظر قرآن کریم. پژوهشهای معارف قرآن. ۲ (۲). ۱۳۰ ـ ۱۰۱.
- نوروزی نژاد، محمد و مینو طباطبائی (۱۳۹۹). رویکرد تعلیم و تربیت در ساحتهای شش گانه سند تحول بنیادین در آموزش و پرورش. فصلنامه بین المللی میان رشته ای ۷ Pure Life (٤). ۲۵ ـ ۳۵.
- ـ نیچه، فریدریش (۱۳۷۷). اراده معطوف به قدرت، آزمایشی در دیگرگونی همه ارزشها. ترجمه محمدباقر هوشیار. تهران: نشر و پژوهش فروزانفر.



