# تحلیل گونههای روایات تفسیری سوره صافات با تأکید بر تفسیر نورالثقلین

مدینه امانی ۱، سمیه شکرینیا<sup>۲</sup>

#### چکیده

روایات تفسیری یکی از منابع مهم وحی است که کارکردهای مختلفی دارد و از آنها به گونه شناسی یاد می شود. در بررسی هایی که به روش توصیفی - تحلیلی در روایات تفسیری ذیل سوره صافات در تفسیر نورالثقلین انجام شد، درمورد گونه های ناظر به ترسیم فضای نزول، بیان مصداق عام و خاص، شرح لغت، محتوای تفصیلی، بطون آیات و علت و حکمت آیه، روایاتی شناسایی و بررسی شد. برای گونه های ناظر به عام و خاص، مطلق و مقید و ناسخ و منسوخ، روایتی در تفسیر مذکور ذیل آیات سوره صافات یافت نشد.

واژگان كليدى: گونه شناسى، روايات تفسيرى، سوره صافات، تفسير نورالثقلين.

#### ۱. مقدمه

روایات بیان شده از معصومین ایک ازجمله منابع مهم تفسیر قرآن کریم است که با انواع کارکردهای خود، تفسیر آیات را میسر میکنند. روایات تفسیری از روایاتی هستند که با پرداختن به بخشی از محور آیه، نقش تفسیری خود را ایفا میکنند. این کارکردها امروزه در علم تفسیر به بحصورت دستهبندیهای اصولی و موضوعوار درآمدند که از آنها به گونه شناسی یاد می شود. این گونه ها در روایات به مواردی مانند تفصیل محتوای آیه، بیان شرح لغوی، بطون آیات، ناسخ و منسوخ، مطلق و مقید، عام و خاص، علت و حکمت آیه، ترسیم فضای نزول و مصادیق عام و

Email: m.amani2468@gmail.com

ORCID: 0000-0001-9460-8612

۲. دانش پژوه کارشناسی ارشد، رشته تفسیر و علوم قرآن، مجتمع آموزش عالی بنت الهدی، جامعه المصطفی العالمیه، قم، ایران. Email: s.shokri.1993@gmail.com ORCID: 0009-0000-7969-6124

١. دكترى تفسير وعلوم قرآن، عضو هيئت علمي مجتمع آموزش عالى بنتالهدى، جامعهالمصطفى العالميه، قم، ايران.

خاص تقسیم می شوند. مقاله حاضر درصدد بررسی این گونه ها در روایات تفسیری سوره صافات در تفسیر نورالثقلین نوشته عبدعلی عروسی حویزی و از تفاسیر روایی مهم شیعه است. روش مفسر در این تفسیر بدین صورت است که آیه را می آرود، سپس درصورتی که روایتی ذیل آن آیه یافته است آن را بدون توضیحی ذکر کرده است. همان طور که خود ایشان در مقدمه تفسیرش اشاره کرده است، هدفش گردآوری تفسیری روایی بوده است. (استادی، ۱۳۸۳، ص۱۴۸)

این تفسیر مورد علاقه عالمان بسیاری از حمله علامه طباطبایی است. ایشان یکی از علل این علاقه را اشاره حویزی به وجود اخبار معارض در تفسیرش و دعوت به تحقیق بیان کرده است. (معارف، ۱۳۸۸، ص۹۶۶) در پرسش از علت گزینش سوره صافات می توان گفت که این سوره نیز همانند سایر سورههای قرآن کریم که برای بهرهمندی هرچه بهتر از مفاهیم والای آنها نیاز به بررسی دارند، این سوره نیز مستثنا نیست. مؤید این مطلب، روایاتی است که از معصومین ایک در فضیلت این سوره بیان شده است. تعداد روایات مفسر در ذیل آیات سوره صافات حدود صدوسی وهشت روایت است. تاکنون در نوشتههای بسیاری در قالب مقاله، پایان نامه و کتاب مطالبی در مورد گونهشناسی آیات بیان شده است. مانند پایان نامه زهرا کارآزماایگدر باعنوان گونهشناسی و بررسی سندی روایات تفسیری سوره واقعه و آموزههای هدایتی آن که به بررسی سندی و محتوایی روایات وارد شده در مورد سوره واقعه پرداخته و آموزه های هدایتی آن را هم استخراج کرده است. همچنین مقاله روایات تفسیری شیعه، گونه شناسی و حجت نوشته مهدی مهریزی به مفهوم شناسی عبارت روایت تفسیری، سیر کتب تفسیر روایی شیعه و سیس تعاریف گونههای تفسیری، ایضاح لفظی، ترسیم فضای نزول، ایضاح مفهومی، بیان مصداق، بیان لایههای معنایی، بیان حکمت و علت آیه و موارد دیگر با ذکر نمونه پرداخته است. پایان نامه گونهشناسی روایات تفسیری سوره هود و آموزههای تربیتی آن از زینب معصومی نیز گونههای روایی را بررسی نموده است.

اگرچه در مورد گونهشناسی روایات تفسیری سور مختلف تاکنون نوشتههای بسیاری تدوین شده است، پژوهشی در مورد تحلیل گونههای روایات تفسیری سوره صافات در تفسیر



ذکر شده، تاکنون انجام نشده است. نوآوری نوشتار حاضر این است که ابتدا به نمونههایی از روایات ناظر به گونههای ترسیم فضای نزول و بیان مصداق عام و خاص، سپس گونههای ایضاح مفهومی شامل شرح لغت و تفصیل محتوای آیه، سپس گونههای ناظر به لایههای معنایی شامل بطون آیات و علت و حکمت آیه اشاره می کند تا بدین وسیله چگونگی فهم بهتر آیه با این گونه ها آشکار شود.

#### ۲. مفهوم شناسی

#### ۲- ۱. روایت

روایت در لغت از عبارت رَوی به معنای نقل کردن حدیث یا سخن (اتابکی، ۱۳۹۱، ۱۴۰۶/۱) و در اصطلاح علمی، خبری است که به شیوه نقل از ناقلی به ناقل دیگر به گفته یا سخنی از نبی اکرم عَیْن و یا امام منتهی می شود (طریحی، ۱۳۶۲، ۱۳۶۲).

#### ۲- ۲. روایت تفسیری

به روایتی که به شأنی از شئون آیه پرداخته است روایت تفسیری میگویند. در تعریفی جامعتر آمده است که روایت تفسیری، روایتی است که بخشی از آیه در آن ذکر شده باشد یا بهبیان مراد خداوند بدون آوردن خود آیه اشاره کرده باشد و زمینه را برای فهم آیهای خاص فراهم کرده باشد. (مهریزی، ۱۳۸۹، ص۷)

#### ۲- ۳. گونهشناسی

گونه شناسی در اصطلاح روایی- تفسیری به معنای دسته بندی موضوع وار و اصولی کارکردهای روایات تفسیری یا تبیین معرفت و شناختی که روایت از محوری از آیه می دهد، آمده است. (سیدناری، ۱۳۹۷، ص۵۰)

## ۳. معرفی سوره صافات

سوره صافات مکی است و صدوهشتادودو آیه دارد. (طباطبایی، ۱۳۵۱– ۱۳۵۲، ۱۷۸/۱۷) این سوره نخستین سوره از قرآن مجیداست که اولین آیات آن باسوگندها شروع می شود. سوگندهایی



پرمعنا و اندیشهانگیز، سوگندهایی که فکر انسان را همراه خود به جوانب مختلف این جهان می کشاند و آمادگی پذیرش حقایق را می دهد (مکارم شیرازی، ۱۳۸۰،۲۸۸). تنها نام این سوره صافات است. این نام از آیه اول این سوره گرفته شده است که خدا به صفکشیدگان یعنی، فرشتگان صفکشیده یا مجاهدان یا نمازگزاران صفکشیده سوگندیاد کرده است. آیات این سوره، کوتاه است و سرعت، آهنگ و کثرت عرصه ها و چشم اندازهای آن پر از داستان های پیامبران است و با اهدافی مانند نفی شرک و یاد آوری توحید، قیامت و سرگذشت پیامبران به صورت فشرده و مؤثر نازل شده است (رضایی اصفهانی، ۱۳۸۸، ۲۰۳/۱۷).



# ۴. گونههای روایی ناظر به ترسیم فضای نزول

به مجموعه پرسشها یا رویدادهایی که به دنبال آنها آیهای نازل شده است اسباب نزول و به روایاتی که حاوی اسباب نزول هستند روایات بیانگر فضای نزول آیات می گویند. (رضایی اصفهانی، ۱۳۸۲، ص ۱۳۷) در بحث تفاوت سبب نزول و شأن نزول که معانی نزدیک به هم دارند نیز این تفاوت قابل ذکر است که سبب نزول، انگیزه و هدف دارد که شامل همان سؤال یا حادثه است، ولی شأن نزول از اموری است که به صورت کلی، آیه در مورد آن نازل می شود مانند سرگذشت پیشینیان یا اخبار حال و گذشته (معرفت، ۱۳۹۱، ۱۳۹۱). در میان روایات تفسیری موجود در تفسیر نورالثقلین، دو روایت در مورد ترسیم فضای نزول وارد شده است. یک روایت ذیل آیات ۶۲ و ۶۳.

روايت زير، ذيل آيه «أَذَلِكَ خَيرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الرُّقُومِ، إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ؛ آيا اين نعمتهاى جاويدان بهشت بهتر است يا درخت (نفرتانگيز) زقوم. ما آن را مايه درد و رنج ظالمان قرار داديم» (صافات: ۶۲ و ۶۳) بيان شده است. در اين روايت آمده است: «رُوِى أَنَ قُرَيشاً لَمَّا سَمِعَتْ هَذِهِ الْآيةَ، قَالَتْ: مَا نَعْرِفُ هَذِهِ الشَّجَرَةَ، قال ابن الزبعرى: الزقوم بكلام البربر التمر و الزبد، و فِي رِوَايةٍ بِلُغَةِ الْيمَنِ، فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ لِجَارِيتِهِ: يا جَارِيةٌ زَقِّمِينَا فَأَتَتْهُ الْجَارِيةُ بِتَمْرٍ وَ رُرُيهٍ، فَقَالَ لِأَصْحَابِهِ: تَرَقَّمُوا بِهَذَا الَّذِي يَخَوِّ فُكُمْ بِهِ محمّد فَيزْعَمُ أَنَّ النَّارَ تُنْبِتُ الشَّجَرَ، وَالنَّارُ تُحْرِقُ

الشَّجَرَ، فَأَنْزَلَ اللهُ سُبْحَانَهُ إِنَّا جَعَلْناها فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ؛ زمانى كه قريش اين آيه را شنيدند، گفتند ما اين درخت را نمى شناسيم. ابن الزبعرى يكى از سركردگان قريش گفت: زقوم در زبان بربر به معناى خرما و سرشير مخلوط است و در اين مورد آوردهاند كه ابوجهل به كنيز خود گفت: اى كنيز! براى ما خرما و سرشير بيار و آن كنيز خرما و سرشير آورد و ابوجهل به دوستانش گفت: به چيزى كه محمد، شما را از آن مى ترساند ناشتايى كنيد و افزود كه او گمان مى كند كه از آتش دوزخ درخت مى رويد و اين درحالى است كه آتش، درخت را مى سوزاند، پس خداوند سبحان دوزخ درخت مى رويد و اين درحالى است كه آتش، درخت را مى سوزاند، پس خداوند سبحان أيه "إنَّا جَعَلْناها فِتْنَةً لِلظِّالِمِينَ" را نازل كرد» (حويزى، ۱۴۱۵ ه.ق، ۴۰۴/۴).

این روایت پس از ابهامی که در مورد معنای زقوم در میان افراد رخ داده بود و آنها معنای دیگری از آن برداشت کرده بودند، نازل شد و احتمال خطایی که در فهم معنای آن وجود داشت را برطرف کرد. روایت دیگری که بیانگر فضای نزول آیات است ذیل آیات «وَإِنْ کَانُوا لَیقُولُونَ، لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِکْرًا مِنَ الْأَوْلِینَ، لَکُنّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِینَ، فَکَفَرُوا بِهِ فَسَوْفَ یعْلَمُونَ» لَیقُولُونَ، لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِکْرًا مِنَ الْأَوْلِینَ، لَکُنّا عِبادَ اللهِ الْمُخْلَصِینَ فَهُمْ کُفَارُ قُریشِ کَانُوا یقُولُونَ کَانُوا لَیقُولُونَ لَوْ أَنَّ عِنْدَنا ذِکْراً مِنَ الْأَوْلِینَ لَکُنّا عِبادَاللهِ الْمُخْلَصِینَ فَهُمْ کُفَارُ قُریشٍ کَانُوا یقُولُونَ لَوْ أَنَّ عِنْدَنا ذِکْراً مِنَ الْأَوْلِینَ لَکُنّا عِبادَاللهِ الْمُخْلَصِینَ یقُولُ اللهُ عزوجلّ: فَکَفَرُوا بِهِ حِینَ جَاءَهُمْ محمّد ﷺ یقُولُ اللهُ فَسَوْفَ یعْلَمُونَ فَقَالَ جَبْرَئِیلُ: یا محمّد! إِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَ إِنَّا لَنَحْنُ اللهُ لَنَا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَ إِنَّا لَنَحْنُ المَّافُونَ وَ إِنَّا لَنَحْنُ اللهَ كَفرونَ؛ در روایت ابیجارود از امام باقر ﷺ در قول خداوند در مورد این آیات آمده است: کسانی که میگفتند اگر ذکر در نزد ما بود ما از بندگان مخلص خدا میگشتیم، پس آنها کفار قریش بودند که این سخنان را میگفتند، پس فرمود: خداوند عزوجل پس کفر ورزیدند به آن، زمانی که حضرت محمد ﷺ قرمود: ای محمد! همانا ما صفبستگانیم و ما تسبیح کنندگانیم» (حویزی، زمانی که حضرت محمد ﷺ فرمود: ای محمد! همانا ما صفبستگانیم و ما تسبیح کنندگانیم» (حویزی،

در این روایت، سخن از کفار قریش است که پیش از بعثت رسول اکرم ﷺ می گفتند: «اگر نزد ما ذکر یا کتابی همچون کتاب پیشینیان یعنی، انجیل و تورات بود ما به آن پایبند و مخلص

بودیم، بدین معنا که ایمان می آوردیم»، ولی بعد از بعثت رسول اکرم علیه که همراه باکتاب قرآن آمد و آنها را به یکتاپرستی و اسلام دعوت کرد آنها ایشان را انکار کردند و کفر ورزیدند. اینجا بود که این آیات در شأن آنها نازل شد و آنها را تهدید کرد به اینکه عاقبت کفرشان را خواهند دید.

## ۵. گونههای روایی ناظر به بیان مصداق

ازجمله گونههایی که روایات قابل توجهی بدان اختصاص یافته است روایات بیانگر مصداق آیه است. این روایات، فردی از موارد مطلق و یا معنایی از معانی عام را ذکر می کند که گاهی این مصداق عام و گاهی خاص است و باتوجه به اغراض گوناگون بیان می شود.

#### ۵-۱. مصاديق عام

مصادیق عام از مصادیقی است که آیه منحصر به آن نیست و فقط مصداقی در کنار سایر مصادیق است که اهمیت هرکدام از آنها در مقابل هم یکسان می باشد. (میثاقی، ۱۳۹۰) در میان روایات تفسیری آیات سوره صافات در تفسیر نورالثقلین، یک روایت بیانگر مصداق عام تشخیص داده شد. ذیل آیه «وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ؛ آنها را متوقف سازید که باید بازپرسی شوند» (صافات: ۲۴) از امام علی ایک آمده است: «اتَّقُوا الله فی عِبَادِهِ وَ بِلَادِهِ فَانِنَکُمْ مَسْئُولُونَ حَتَّی عَنِ الْبِقَاعِ وَ الْبَهَائِمِ؛ از خدا بترسید درباره بندگان او و سرزمینهایش؛ زیرا شما حتی نسبت به قطعههای زمینها و چارپایان نیز باید پاسخگو باشید» (حویزی، ۱۴۱۵ه.ق، ۴۰۲/۴. در این روایت، چند موردی که بیان شده است مصادیق عامی است که در روز قیامت از انسانها سؤال می شود.

#### ۵-۲. مصادیق خاص

مصادیق خاص، مصادیقی است که به صورت خاص و یا ویژه درنظر گرفته می شوند و اهمیت آنها از مصادیق عام بیش تر است. در این تفسیر، پنج روایت ذیل آیه ۲۴، یک روایت ذیل آیه ۱۶۴ هشت روایت ذیل آیه ۱۳۰۵، یک روایت ذیل آیه ۱۳۰۹، یک روایت ذیل آیه ۱۳۰۸، یک روایت ذیل آیم ۱۳۰۸ ایک روایت ذیل آیم ۱۳۰۸، یک روایت ذیل آیک روایت ذیل آیم ۱۳۰۸، یک روایت ذیل آیم ۱۳۰۸ ایک روایت در ۱۳۰



روایت بیانگر مصداق خاص ذیل آیه ۲۴ این سوره که می فرماید: «وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ؛ آنها را متوقف سازید که باید بازپرسی شوند» بدین صورت است: «وَ عِزَّةِ رَبِّی إِنَّ جَمِیعَ أُمِّتِی لَمَوْقُوفُونَ یوْمَ الْقِیامَةِ وَ مَسْئُولُونَ عَنْ وَلَایتِهِ، وَ ذَلِكَ قَوْلُ اللهِ عزّوجلّ وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ؛ لَمَوْقُوفُونَ یوْمَ الْقِیامَةِ وَ مَسْئُولُونَ عَنْ وَلَایتِهِ، وَ ذَلِكَ قَوْلُ اللهِ عزّوجلّ وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ؛ بهعزت پروردگارم قسم که همانا تمام امت من در روز قیامت جمع می شوند و متوقف می شوند و موقف می شوند و مورد سؤال قرار می گیرند از ولایت علی بن ابی طالب ﷺ و این سخن خداوند عزوجل است که می فرماید: متوقف سازید آنها را که مسئولند» (حویزی، ۱۴۱۵ه.ق، ۱۴۱۴ه.ق). این روایت به طور مستقیم به مورد یا مصداق خاصی که در روز قیامت مورد سؤال همگان واقع می شود و آن ولایت علی بن ابی طالب ﷺ است، اشاره می کند؛

- در روایت بیانگر مصداق خاص ذیل آیه «فَنَظَرَ نَظْرَةً فِی النَّجُومِ؛ سپس او نگاهی به ستارگان افکند» (صافات: ۸۸) آمده است: «سُئِلَ عَنِ النُّجُومِ؟ فَقَالَ: مَا یعْلَمُهَا إِلَّا أَهْلُ بَیتٍ مِنَ الْعِنْدِ؛ از امام صادق ﷺ در مورد علم نجوم سؤال شد و حضرت فرمود: نمی داند آن را کسی جز خاندانی از عرب و خاندانی از هند» (حویزی، ۱۴۱۵ه.ق، ۴۱۰/۴). در این روایت امام ﷺ تنها دو خاندان عرب و هند را به اطلاع از دانش نجوم منحصر می کند؛

- روایت بیانگرمصداق خاص ذیل آیه «و فَدَیناهُ بِذِبْحٍ عَظِیمٍ؛ ما ذبح عظیمی را فدای او کردیم» (صافات: ۱۰۷) بدین صورت است: «فی کِتَابِ التَّوْحِیدِ وَ قَدْ رُوِی مِنْ طَرِیقِ أَبِی الْحُسَینِ الْاَسَدِی ﷺ قَالَ: مَا بَدَا للَّهِ بَدَاءُ کَمَا بَدَا لَهُ الْاَسَدِی ﷺ قَالَ: مَا بَدَا للَّهِ بَدَاءُ کَمَا بَدَا لَهُ وَ هُو أَنَّهُ رَوَی أَنَّ الصَّادِق ﷺ قَالَ: مَا بَدَا للَّهِ بَدَاءُ کَمَا بَدَا لَهُ فِی ذَلِكَ شَیءٌ غَرِیبٌ وَ وَ هُو أَنَّهُ رَوَی أَنَّ الصَّادِق الْحِیا قَالَ: مَا بَدَا للَّهِ بَدَاءُ كَمَا بَدَا لَهُ وَی إِسْمَاعِیلَ إِذْ أَمَرَ أَبَاهُ بِذَبْحِهِ ثُمَّ فَدَاهُ بِذِبْحٍ عَظِیمٍ؛ و ازطریق ابوالحسن اسدی در کتاب توحید روایت شده است که در آن، چیز عجیب است و آن اینکه از حضرت صادق ﷺ روایت شده است که فرمود: بدائی نشد برای خدا آن چنان که در مورد اسماعیل بداء شد زمانی که امر کرد پدرش را به ذبحش. سپس او را به ذبح عظیمی که درظاهر، همان گوسفند بهشت است بازخرید و فدافرستاد» (حویزی، ۱۴۱۵ ه.ق، ۴۲۰/۴). در این آیه مصداق خاص ذبح عظیم همان گوسفند



بهشتی است که در ازای حضرت اسماعیل اید فرستاده شد که ذبح شود و حضرت اید از ذبح نجات یابد؛

- در روایت بیانگر مصداق خاص ذیل آیه «سَلامٌ عَلی إِلْ یاسِین؛ سلام بر آلیاسین» (صافات: ۱۳۰) آمده است: «فِی کِتَابِ مَعَانی الْأَخْبَارِ بِإِسْنَادِهِ إِلَی قَادِحٍ عَنِ الصَّادِقِ جَعْفَرِبن محمّد عَنْ أَبِیهِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ عَلِی ﷺ فِی قَوْلِ اللهِ عزّوجلّ: سَلَامٌ عَلَی آلِ یس، قَالَ: یس محمّد ﷺ وَ نَحْنُ آل یس؛ در کتاب معانی الاخبار به استنادش به قادح از امام صادق ﷺ محفربن محمد از پدرش از پدرانش از علی ﷺ در قول خداوند عزوجل که میفرماید: «سَلامٌ عَلَی آلِ یس» می فرماید: یس، محمد ﷺ است و ما آل یس هستیم» (حویزی، ۱۴۱۵ه.ق ، عَلَی آلِ یس» می فرماید: یس، محمد ﷺ است و ما آل یس هستیم» (حویزی، ۱۴۱۵ه.ق ، شده است؛

- در روایتی ذیل آیه «وَ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُّونَ. وَ إِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ؛ و همانا ما [برای اجرای فرمان خدا] صفبستگانیم و ما خود تسبیح کنندگانیم» (صافات: ۱۶۵ – ۱۶۶) آمده است: «عَنْ شِهَابِ بِن عَبْدِ رَبِّهِ قَالَ: سَمِعْتُ الصَّادِقَ ﷺ یقُولُ: یا شِهَابُ نَحْنُ شَجَرَةُ النَّبُوَّةِ وَ مَعْدِنُ الرِّسَالَةِ وَمُخْتَلُفُ الْمَلَائِكَةِ وَ نَحْنُ عَهْدُ اللهِ وَ ذِمَّتُهُ، وَ نَحْنُ وُدُّ اللهِ وَ حُجَّتُهُ، كُنّا أَنْوَاراً صُفُوفاً حَوْلَ الْعَرْشِ وَمُخْتَلَفُ الْمَلَائِكَةِ وَ نَحْنُ عَهْدُ اللهِ وَ ذِمَّتُهُ، وَ نَحْنُ وُدُّ اللهِ وَ حُجَّتُهُ، كُنّا أَنْوَاراً صُفُوفاً حَوْلَ الْعَرْشِ نَسَبِّحُ، فَسَبَّحَ أَهْلُ السَّمَاءِ بِتِسْبِیحِنَا إِلَی أَنْ هَبَطْنَا إِلَی الْأَرْضِ، فَسَبَّحْنَا فَسَبَّحَ أَهْلُ الْأَرْضِ بَعْهُدِ اللهِ بَعْمُ وَفَى بِذِمَّتِنَا فَقَدْ وَفَى بِعَهْدِ اللهِ بِتَسْبِیحِنَا وَ إِنّا لَنَحْنُ الصَّافُّونَ وَ إِنّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ فَمَنْ وَفَى بِذِمَّتِنَا فَقَدْ وَفَى بِعَهْدِ اللهِ عِرْوجلٌ وَ ذِمَّتِهِ، وَ مَنْ خَفَرَ ذِمَّتَنَا فَقَدْ خَفَرَ ذِمَّةَ اللهِ عزّ و جلّ وَ عَهْدَهُ؛ از شهاببن عبد ربه نقل عزوجلٌ وَ ذِمَّتِهِ، وَ مَنْ خَفَرَ ذِمَّتَنَا فَقَدْ خَفَرَ ذِمَّةَ اللهِ عزّ و جلّ وَ عَهْدَهُ؛ از شهاببن عبد ربه نقل شده است که امام صادق ﷺ فرمود: ای شهاب! ما درخت نبوت و معدن رسالت و جایگاه رفتوآمد ملائکه ایم و ما عهد خداییم و ماامانت خدا و حجت اوییم. ما نورهایی گرداگرد عرش صف زده ایم که تسبیح خدا می کنیم و ملائکه با تسبیح ما تسبیح کدند و به راستی ما مُدیم بروی زمین و تسبیح خدا را گفتیم و اهل زمین با تسبیح ما تسبیح کردند و به راستی ما صف بستگانیم و ما تسبیح کنندگانیم، پس هرکس به عهد ما وفا کرد، پس به عهد خدا وفا کرد و اما کسبت کانیم و ما تسبیح کنندگانیم، پس هرکس به عهد ما وفا کرد، پس به عهد خدا وفا کرد واکم کوند کوند واکم کوند و کوند

است» (حویزی، ۱۴۱۵ه.ق ، ۴۳۹/۴). روایت فوق نیز به مصادیق خاص «مسبحون» و «صافون» اشاره دارد که اهل بیت ﷺ از این مصادیق است.

## ۶. گونههای روایی ناظر به ایضاح مفهومی آیات

درمیان روایات تفسیری، برخی روایات، محتوای آیات را توضیح داده و تبیین میکند. این توضیح یا از راه شرح لغت و یا از راه تفصیل محتوای آیه صورت می گیرد. در مواردی هم روایات درمقام بیان عام و خاص آیات، مطلق و مقید آیات و ناسخ و منسوخ آیات است.

## 8\_1. روایات بیانگر شرح لغت

برخی روایات به شرح معانی لغاتی از آیه می پردازند که معنای آن بر مخاطب مبهم است و یا ممکن است از آن معنای دیگری توسط مخاطب برداشت شود. در میان روایات تفسیری تفسیر نورالثقلین ذیل آیه ۹ یک روایت، آیه ۲۳ یک روایت و آیه ۵۵ یک روایت به بیان شرح لغت پرداخته اند که در مجموع، سه روایت به این گونه اختصاص داده شده است که به ذکر دو مورد اکتفامی شود:

روایت زیر نمونه ای از شرح لغت در روایت است که ذیل آیه «فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِی سَواءِ الْجَحِیمِ؛ پس خود او به دوزخ سرمی کشد و همنشینش را وسط دوزخ میبیند» (صافات: ۵۵) از امام باقر هی حول تفسیر این آیه آمده است: «فِی وَسَطِ الْجَحِیمِ؛ یعنی در وسط جهنم» (حویزی، ۱۴۱۵ ه.ق، ۴۰۳/۴، در این روایت، امام هی کلمه جحیم را به جهنم یا همان دوزخ معنا کرده است؛



در روایتی از ابی جارود ذیل آیه «دُحُوراً وَ لَهُمْ عَذابٌ واصِبٌ؛ باشدت به دور رانده می شوند و برایشان عذابی دائم است» (صافات: ۹) آمده است: «عَنْ أَبِی جَعْفَرٍ ﷺ قَالَ: عَذَابٌ وَاصِبٌ أَی دَائِمٌ مُوجِعٌ قَدْ وَصَلَ إِلَی قُلُوبِهِمْ؛ از امام باقر ﷺ آمده است که می فرماید: عَذَابٌ وَاصِبٌ؛ یعنی عذابی دردآور و همیشگی که به قلب هایشان راه یافته است» (حویزی، ۱۴۱۵ ه.ق ، ۴۰۰/۴ م.

این حدیث که کلمه واصب بر مخاطب مبهم است امام باقر الله معنای لغت را آشکار می کند و به معنای عذاب دردآور دائمی که به قلبهایشان راه یافته است، تعبیر می کند.

## ۶- ۲. روایات بیانگر محتوای تفصیلی

از گونه هایی که حجم بسیاری از روایات را به خود اختصاص داده است روایاتی است که با شرح، توضیح و تبیین مسائل و موضوعات موجود در آیات، محتوای تفصیلی آیات را بیان می کند. در تفسیر نورالثقلین، یک روایت ذیل آیه ۶۰، یک روایت ذیل آیه ۴۰، یک روایت ذیل آیه ۴۱ و ۴۲، یک روایت ذیل آیات ۲۶ تا ۲۵، یک روایت ذیل آیات ۲۶ تا ۲۵، یک روایت ذیل آیات ۲۸ تا ۲۵، یک روایت ذیل آیات ۲۸، یک روایت ذیل آیه ۲۰، یک روایت ذیل آیه یک ۲۰ تا ۲۰، یک روایت ذیل آیه کار روایت ذیل آیه یک ۲۰ تا ۲۰، یک روایت ذیل آیه یک ۲۰ تا ۲۰ تا ۲۰، یک روایت ذیل آیه یک ۲۰ تا ۲۰، یک روایت ذیل آیه یک ۲۰ تا ۲۰ تا ۲۰، یک روایت ذیل آیه یک ۲۰ تا ۲۰ تا ۲۰۰ تا ۲۰ ت

-نمونهای از روایت بیانگر محتوای تفصیلی ذیل آیه ۶ سوره صافات: «إِنّا السّماءَ الدُّنْیا بِنِینَةٍ الْکَواکِبِ؛ همانا ما آسمان دنیا را به زیور ستارگان آراستیم» به صورت زیر است: «عَنْ أَبِی عَبْدِاللهِ ﷺ قَالَ: قَالَ أَمِیرُ الْمُؤْمِنِینَ ﷺ؛ إِنَّ هَذِهِ النَّجُومَ الَّتِی فِی السّمَاءِ مَدَائِنُ مِثْلُ الْمَدَائِنِ عَبْدِاللهِ ﷺ قَالَ: قَالَ أَمِیرُ الْمُؤْمِنِینَ ﷺ؛ إِنَّ هَذِهِ النَّجُومَ الَّتِی فِی السّمَاءِ مَسِیرَةُ مِائَتَینِ وَ خَمْسِینَ اللّی فِی السّمَاءِ مَسِیرَةُ مِائَتَینِ وَ خَمْسِینَ اللّی فِی اللّی فِی اللّی فی اللّی فی فی اللّی ف



مخاطب، آسمان و ستارگان آن را توصیف می کند و از مباحث موجود در آیه پرده برمی دارد و این گونه بخشی از مراد آیه را تفصیل می کند؛

- در روایت دیگری ذیل آیه «فَقَالَ إِنِّی سَقِیمٌ؛ و گفت من بیمارم» (صافات: ۸۹) آمده است: «فِی کِتَابِ مَعَانی الْأَخْبَارِ بِإِسْنَادِهِ إِلَی صَالِحِبن سَعِیدٍ عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ أَبِی عَبْدِ اللهِ عَلَیهِ السَّلَامُ قَالَ: قُلْتُ لَهُ قَوْلُهُ تَعَالَی: إِنِّی سَقِیمٌ فَقَالَ: مَا کَانَ إِبْرَاهِیمُ سَقِیماً وَ مَا کَذَبَ إِنَّما عَنی عَلَیهِ السَّلَامُ قَالَ: قُلْتُ لَهُ قَوْلُهُ تَعَالَی: إِنِّی سَقِیمٌ فَقَالَ: مَا کَانَ إِبْرَاهِیمُ سَقِیماً وَ مَا کَذَبَ إِنَّما عَنی سَقِیماً فِی دِینِهِ مُرْتَاداً؛ امام صادق ﷺ فرمود: به خدا قسم ابراهیم ﷺ مریض نبود، اما دروغ هم نقیمه بود. همانا او از بیمار، شک در دین را اراده کرده بود» (حویزی، ۱۴۱۵ ه.ق، ۱۴۰۶۴). این روایت، توضیح مختصری در مورد سقیم که به معنای بیمار است، می دهد. برخلاف ظاهر کلمه، مقصود از بیمار، شک در دین است نه بیماری ظاهری.

-در روایت دیگری ذیل آیه «إِذْ أَبُقَ إِلَی الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ. فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَفِینَ. فَالْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُو مُلِیمٌ. فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِینَ؛ به خاطر بیاور زمانی را که به سوی کشتی مملو (از جمعیت و بار) فرار کرد و با آنها قرعه افکند (و قرعه به نام او اصابت کرد و) مغلوب شد (او را به دریا افکندند) و ماهی عظیمی اورابلعید، درحالی که مستحق ملامت بود و اگر او از تسبیح کنندگان نبود» (صافات: ۱٤۰ تا ۱۲۳) آمده است: «فِی رَوْضَةِ الْکَافِی فِی رِسَالَةِ أَبِی جَعْفَرٍ عَلَیهِ السَّلَامُ إِلَی سَعْدِ الْخَیرِ یقُولُ عَلیهِ السَّلَامُ إِلَی سَعْدِ الْخَیرِ یقُولُ عَلیهِ السَّلَامُ: إِنَّ النَّبِی مِنَ الْأَنْبِیاءِ کَانَ یسْتَکْمِلُ الطَّاعَة، ثُمَّ یعْصِی الله تَبَارُكَ وَ تَعَالَی فِی الْبَابِ الْوَاحِدِ فَیخُرُجُ بِهِ مِنَ الْجَنَّةِ، وَ ینْبَذُ بِهِ فِی بَطْنِ الْحُوتِ، ثُمَّ لَا ینْجِیهِ إِلَّا الاِعْتِرَافُ وَ التَّوْبَةُ؛ در روضه الْوَاحِدِ فَیخُرُجُ بِهِ مِنَ الْجَنَّةِ، وَ ینْبَذُ بِهِ فِی بَطْنِ الْحُوتِ، ثُمَّ لَا ینْجِیهِ إِلَّا الاِعْتِرَافُ وَ التَّوْبَةُ؛ در روضه کافی در رساله امام باقر ﷺ به سعدالخیر، امام باقر ﷺ می فرماید: همانا یك پیامبر خدا به حد کمال می رسانید طاعت و عبادت خدا را، سپس نافرمانی می کرد خداوند تبارك را در یك زمینه و به سبب همین نافرمانی از بهشت رانده می شد و در شکم ماهی افکنده یا زندانی می گشت و برای اوراه نجاتی همین نافرمانی از بهشت رانده می در و در شکم ماهی افکنده یا زندانی می گشت و برای اوراه نجاتی نبود مگر اعتراف و توبه» (حویزی، ۱۴۵۵، ق، ۱۴۳۳/۴).

در تفسیر آیه مورد نظر، روایت فوق به عذابهای نافرمانی یک پیامبر در مقام خود اشاره دارد که ازجمله آن، عذاب حضرت یونس ای است که اگرچه ایشان گناه کبیره یا صغیرهای مرتکب نشده است، ولی در جایگاه بزرگ پیامبری خود، ملول شدن و غضبناک شدن از امت



نافرمان و رها کردن آنها به حال خودشان، گونهای از نافرمانی و مستوجب عذاب الهی در نوع خود است.

-در روایت دیگری ذیل آیه «وَ أَنْبَتْنا عَلَیهِ شَجَرَةً مِنْ یقْطِین؛ و کدوئی بر او رویاندیم (تا در سایه برگهای یهن و مرطوبش آرامش یابد» (صافات: ۱۴۶) آمده است: «وَ فِیهِ عَنْ عَلِی عَلَیهِ السَّلَامُ حَدِيثٌ طَوِيلٌ يقُولُ عِلَى إَخِرِهِ: وَأَمَرَ اللهُ الْحُوتَ أَنْ يِلْفِظَهُ فَلَفَظَهُ عَلَى سَاحِل الْبَحْر، وَ قَدْ ذَهَبَ جِلْدُهُ وَلَحْمُهُ، وَأَنْبَتَ اللهُ عَلَيهِ شَجَرَةً مِنْ يقْطِينِ وَهِي الدُّبَّاءُ فَأَظَلَّتْهُ مِنَ الشَّمْس، ثُمَّ أَمَرَ اللهُ الشَّجَرَةَ فَتَنَحَّتْ عَنْهُ وَ وَقَعَتِ الشَّمْسُ عَلَيهِ فَجَزعَ فَأَوْحَى اللهُ إلَيهِ: يا يونُسُ لِمَ لَمْ تَرْحَمْ مِائَةَ أَلْفٍ أَوْ يزيدُونَ وَ أَنْتَ تَجْزَعُ مِنَ تَأَلُّم سَاعَةٍ؟ فَقَالَ: يا رَبِّ عَفْوَكَ عَفْوَكَ، فَرَدَّ اللهُ عَلَيهِ بَدَنَهُ وَ رَجَعَ إِلَى قَوْمِهِ وَ آمَنُوا بهِ؛ از على الله حديثي طولاني نقل شده است كه در آخرش آمده است: به نهنگ امر کرد تا او را در ساحل دریا بیافکند چون در اثر ماندن در شکم نهنگ گوشت و پوست بدنش ازبین رفته بود، پس خداوند رویاند برای او درخت کدو را بالای سرش تا او را از نور خورشید حفظ کند و او آرامش پیداکرد، سیس خداوند دستور داد تا درخت از او دور شود و نور خورشید بر بدنش بتابد، ناگهان یونس فریاد و ناله کرد، سپس خداوند به یونس وحی نمود: ای یونس، چرا به صدهزار نفر قوم خود رحم نکردی، آن گاه از تابش لحظهای نور خوشید دچار جزع و فزع شدی. حضرت یونس علا گفت: یروردگارا مرا ببخش و عفو کن. آن گاه خداوند برگرداند سلامتی را به بدن او و بازگشت به سمت قوم خود و آنها به او ایمان آوردند». (حویزی، ۱۴۱۵ ه.ق، ۴۳۶/۴) در این روایت، امام ای توضیحاتی در مورد جریان حضرت یونس ای ۱۴۱۵ مى دهد و سرانجام اين ماجرا را بيان مى كند و اينكه باتوجه به نكته آيه كه سخن از تغذيه ايشان از کدو بهمیان آورده است درخت کدو در بهبود مشکل حضرت یونس ای که پس از این حادثه دچار آسیب شده بود تأثیر شگرفی داشته است وانتخاب این درخت برای منبع تغذیه ایشان نشانه حکمت و علم و تدبیر خداوند است.

## ۷. گونه های روایی ناظر به لایه های معنایی

درمیان روایات تفسیری، روایاتی است که به لایه های معنایی ورای معنای ظاهری اشاره دارند که روایات این گونه ها به دوصورت است: یا روایاتی است که بیان گر بطون آیات میباشد و یا روایاتی است که حکمت و علت حکم آیه را بیان می کند.

## ۷-۱. روایات بیانگر بطون آیات

در مورد آیات قرآن علاوه بر معانی ظاهری، معانی دیگری وجود دارد که برخلاف معانی ظاهری است و خبر از لایه های باطنی و پنهانی می دهد که با نگاه سطحی نمی توان بدان دستیافت و فقط معصوم قادر به فهم آن است. به روایاتی از معصومین این نیز که بدین گونه معانی اشاره دارند روایات بیان گر لایه های معنایی می گویند. حدود روایاتی که به این گونه اختصاص دارند در تفسیر نورالثقلین ۲۹ روایت است که ذیل آیه ۱۱ یکروایت، آیه ۸۵ تا ۶۱ یکروایت، آیه ۲۶ تا ۷۲ دو روایت، آیه ۷۷ و ۷۸ یکروایت، آیه ۸۸ چهار روایت، آیه ۹۸ دو روایت، آیه ۹۹ یکروایت، آیه ۱۴۷ هشت روایت، آیه ۱۴۷ هشت روایت، آیه ۱۴۷ هشت روایت، آیه ۱۴۷ هشت روایت، آیه ۱۴۷ و ۱۶۶ یکروایت آمده است.

برای مثال ذیل آیه ۹۹ سوره صافات: «وَ قَالَ إِنِّی ذَاهِبٌ إِلی رَبِّی سَیهْدِینِ؛ و [ابراهیم] گفت من به سوی پروردگارم رهسپارم زودا که مرا راه نماید»، این روایت آمده است: «فِی کِتَابِ التَّوْحِیدِ عَنِ أَمِیرِ الْمُؤْمِنِینَ ﷺ حَدِیثٌ طَوِیلٌ یقُولُ فِیهِ ﷺ وَ قَدْ سَأَلَهُ رَجُلٌ عَمَّااشْتَبَهَ عَلَیهِ مِنَ الْآیاتِ: وَقَدْ أَعْلَمْتُكَ أَنَّ رُبَّ شَیءٍ مِنْ کِتَابِ اللهِ عزّوجلٌ تَأْوِیلُهُ غَیرُ تَنْزِیلِهِ وَلَایشْبِهُ کَلاَمَ الْبَشَرِ وَ سَأُنَیِّئُكَ وَقَدْ أَعْلَمْتُكَ أَنَّ رُبَّ شَیءٍ مِنْ کِتَابِ اللهِ عزّوجلٌ تَأْوِیلُهُ غَیرُ تَنْزِیلِهِ وَلَایشْبِهُ کَلاَمَ الْبَشَرِ وَ سَأُنَیِّئُكَ بِطِرَفٍ مِنْهُ فَتَکْتَفِی إِنْ شَاءَ اللهُ، مِنْ ذَلِكَ قَوْلُ إِبْرَاهِیمَ ﷺ: «إِنِّی ذَاهِبٌ إِلی رَبِّی سَیهْدِینِ» فَذَهَابُهُ إِلَی رَبِّهِ بوجهه [تَوَجُّهُهُ] إِلَیهِ عِبَادَةً وَ اجْتِهَاداً وَ قُرْبَةً إِلَی اللهِ عزّوجلّ، أَلاَ تَرَی أَنْ تَأْوِیلَهُ غَیرُ تَنْزِیلِهِ؛ در کتاب توحید از امیرالمؤمنین ﷺ حدیثی طولانی وارد شده است در پاسخ به مردی که آیاتی بر او مشتبه شده بود. امام ﷺ میفرماید: برخی از آیات کتاب خداوند عزوجل، تأویلشان غیراز تنزیلشان است و مانند کلام بشر تأویل نمی شود. مثالی میزنم برای تو انشاالله تأویلشان غیراز تنزیلشان است و مانند کلام بشر تأویل نمی شود. مثالی میزنم برای تو انشاالله کفایت میکند توراوآن سخن ابراهیم ﷺ است که فرمود: «إنِّی ذَاهِبٌ إِلی رَبِّی سَیهْدِینِ» یعنی،



به درستی که من رونده ام به سوی پروردگار خود به زودی مرا راه راست هدایت خواهد نمود، پس رفتن آن حضرت به سوی پروردگارش، توجه اوست به سوی آن جناب از روی عبادت و اجتهاد و قربه الی الله عزوجل. آیا نمی بینی تأویلش غیر از تنزیل آن است» (حویزی، ۱۴۱۵ ه.ق، ۴۱۹/۴). همان طور که امام الله در روایت نیز توضیح داده است ظاهر آیه اشاره به رفتن عادی دارد، اما روایت به معنای باطنی آن که فرامادی است و به رفتن معنوی که توجه از روی عبادت، اجتهاد و اخلاص است، اشاره می کند.



## ۷- ۲. روایات بیانگر علت و حکمت آیات

درمیان روایات، اندک روایاتی است که به ذکر حکمت و علت حکم آیات اشاره می کند که در این تفسیر ذیل یک آیه از سوره صافات، یک روایت آمده است. ذیل آیه ۸۸ و ۸۹ سوره صافات: «فَنَظَرَ نَظْرَةً فِی النِّجُومِ، فَقالَ إِنِّی سَقِیمٌ؛ پس نظری به ستارگان افکند و گفت من کسالت دارم»، این روایت آمده است: «عَلِی بن محمّد رَفَعَهُ عَنْ أَبِی عَبْدِاللهِ ﷺ فِی قَوْلِ اللهِ عزوجل: فَنَظَرَ نَظْرَةً فِی النِّجُومِ فَقالَ إِنِّی سَقِیمٌ قَالَ: حَسَبَ فَرَأَی مَا یحُلُّ بِالْحُسَینِ ﷺ فَقَالَ: إِنِّی سَقِیمٌ لِمَا یحُلُّ بِالْحُسَینِ ﷺ فَقَالَ: إِنِّی سَقِیمٌ قَالَ: عَسَبَ فَرَأَی مَا یحُلُّ بِالْحُسَینِ ﷺ فَقَالَ: إِنِّی سَقِیمٌ قَالَ عَصْرِت اللهِ علی محمد در حدیثی مرفوع از امام صادق ﷺ نقل کرده است که فرمود: من بِالْحُسَینِ ﷺ؛ علی بن محمد در حدیثی مرفوع از امام حسین ﷺ را دید و به قوم خود فرمود: من به علت آنچه بر سر امام حسین ﷺ می رود، بیمارم» (حویزی، ۱۴۱۵ه.ق، ۱۴۰۶ه.ق، ۴۰۶۶). در این روایت، امام ﷺ غلت بیماری حضرت ابراهیم ﷺ را اطلاع یافتن ایشان بر مصائب وارده بر امام حسین ﷺ ذکر می کند.

## ۸. نتیجهگیری

در بررسیهای انجام شده در روایات تفسیری آیات سوره صافات در تفسیر نورالثقلین، گونههای ناظر به ترسیم فضای نزول، بیان مصداق عام و خاص، شرح لغت، محتوای تفصیلی، بیانگر بطون آیات و بیانگر علت و حکمت آیه، روایاتی در تفسیر مذکور داشتند و برای گونههای عام و خاص، مطلق و مقید و ناسخ و منسوخ، ذیل آیات سوره صافات در تفسیر مذکور روایتی یافت

نشد. در این بررسی ها به دلیل محدودیت نوشتاری، تنها به ذکر چند نمونه روایت از هرگونه اکتفا شده است که چگونگی تحلیل گونه ها از این راه نشان داده شده و به فهم بهتر آیه کمک شایانی شده است. ازمجموع روایات بررسی شده در مقاله حاضر می توان به موارد زیر اشاره کرد: «زقوم» در آیه «أَذَلِكَ خَیرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ، إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِینَ» درختی است در جهنم که وسیله عذاب کافران است و برای آنها مهیا شده است؛

كفار قريش كسانى هستند كه پس از بعثت پيامبر اكرم ﷺ به ايشان كفر ورزيدند، درحالى كه قبل از آن ادعا مى كردند در اين باره بندگان مخلص خواهند بود و خداوند آنها را به دليل اين كفرشان به عذاب دچار خواهد كرد: «وَإِنْ كَانُوا لَيقُولُونَ، لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِكْرًا مِنَ الْأَوَّلِينَ، لَكُتًا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ، فَكَفَرُوا بهِ فَسَوْفَ يعْلَمُونَ»؛

- در روز قيامت از قطعات زمين و چهارپايان نيز سؤال مي شود: «وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ»؛
- -ازجمله مواردی که به صورت خاص در روز قیامت از آن سؤال می شود ولایت علی بن ابی طالب ﷺ است: «وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ»؛
- -براساس روایات، انحصار دانش نجوم دردست دو خاندان عرب و هند است: «فَنَظَرَ نَظْرَةً فِی النُّجُوم»؛
- -ذبح عظیم، گوسفند بهشتی است که در ازای حضرت اسماعیل ﷺ فرستاده شد: «و فَدَیناهُ بِذِبْح عَظِیمِ»؛
  - -آل ياسين، خاندان مطهر پيامبر عَيْنَ است: «سَلامٌ عَلى إلْ ياسِينَ»؛
- اهل بیت ﷺ از مصادیق خاص صافون و مسبحون هستند: «وَ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقُونَ. وَ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقُونَ. وَ إِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ»؛
  - جحيم بهمعناي جهنم است: «فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَواءِ الْجَحِيم»؛
  - واصب به عذاب دردآور همیشگی اطلاق میشود: «دُحُوراً وَ لَهُمْ عَذابٌ واصِبٌ»؛
    - -سقيم در آيه «فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ» شک در دين است: «فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ»؛

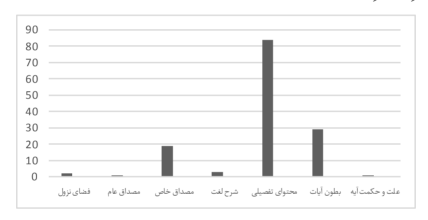


-راه نجات حضرت يونس ﷺ تسبيح و اعتراف و توبه بود: «فَالْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ. فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ»؛

-تدبیر، حکمت و علم خداوند دلیل ایجاد درخت کدو برای بازیابی ضعف و نقصان ایجاد شده در حضرت یونس ﷺ بود: «وَ أَنْبَتْنا عَلَیهِ شَجَرَةً مِنْ یقْطِین»؛

-مقصود از «إِنِّى ذاهِبٌ» توجه از روى عبادت، اجتهاد و قربه الى الله است: «وَ قالَ إِنِّى ذاهِبٌ إلى رَبِّى سَيهْدِين»؛

-علت بيمارى حضرت ابراهيم اللهِ دانستن مصائب امام حسين اللهِ است: «فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي النَّجُوم، فَقالَ إِنِّي سَقِيمٌ».



نمودار ۱: گونه شناسی روایات تفسیری سوره صافات در تفسیر نورالثقلین

#### فهرست منابع

- · قرآن حکیم (۱۳۸۷). مترجم: مکارم شیرازی، ناصر. تهران: مرکز طبع و نشر جمهوری اسلامی.
  - . اتابکی، پرویز(۱۳۹۱). فرهنگ جامع کاربردی فرزان. تهران: فرزان روز.
    - ۲. استادی، رضا (۱۳۸۳). آشنایی با تفاسیر. تهران: قدس.
- ۳. باقری، زهرا (۱۳۹۶).بررسی سندی، گونه شناسی و آموزه های روایات تفسیری آیه ۱ تا ۵۰ سوره مبارکه مؤمنون . پایان نامه
  کارشناسی ارشد رشته علوم قرآن و حدیث. دانشکده الهیات و معارف. دانشگاه قم.
  - ۲. حویزی، عبدعلی بن جمعه (۱۴۱۵ه.ق). تفسیر نورالثقلین. قم: اسماعیلیان.
    - ۵. رازی، فخرالدین (۱۴۲۵ ۱۴۲۶ ه.ق). تفسیر فخررازی بیروت: دارالفکر.
  - ۶. رضایی اصفهانی، محمدعلی (۱۳۸۲). درسنامه روش هاو گرایش های تفسیری قرآن. قم: مرکز جهانی علوم اسلامی.
    - ۱. رضایی اصفهانی، محمدعلی (۱۳۸۷- ۱۳۸۸). تفسیر قرآن مهر. قم: پژوهشهای تفسیر و علوم قرآن.
  - ۸. سیدناری، طاهره سادات (تابستان ۱۳۹۷). پژوهشی نو در گونه شناسی مدالیل روایات تفسیری و فواید آن. نشریه
    حدیث پژوهی، ۱۹(۱۹)، ۴۵- ۷۶.



- 9. طباطبايي، محمدحسين (١٣٥١- ١٣٥٢). الميزان. بيروت: مؤسسه الأعلمي للمطبوعات.
  - ١٠. طريحي، فخرالدين (١٣٤٢). مجمع البحرين. تهران: مرتضوي.
- ۱۱. غفاری، آمنه (۱۳۹۵). گونه شناسی و آموزه های هدایتی روایات تفسیری سوره فرقان . پایان نامه کارشناسی ارشد رشته علوم قرآن و حدیث. دانشکده الهیات و معارف دانشگاه قم.
  - 1۲. کارآزما ایگدر، زهرا (۱۳۹۸)، گونه شناسی و بررسی سندی روایات تفسیری سوره واقعه و آموزه های هدایتی آن . پایان نامه کارشناسی ارشد رشته علوم قرآن و حدیث. دانشکده الهیات و معارف دانشگاه قم.
    - ۱۳. معارف، مجید (۱۳۸۸). تاریخ عمومی حدیث. تهران: کبیر.
    - ۱۴. معرفت، محمدها دي (۱۳۹۱). ترجمه التمهيد في علوم القرآن. مترجم: ايرواني، جواد. قم: ذوي القربي.
- ۱۵. معصومی، زینب (۱۳۹۵). گونه شناسی روایات تفسیری هود و آموزه های هدایتی آن. پایان نامه دوره کارشناسی ارشد رشته علوم قرآن و حدیث. دانشکده الهیات و معارف اسلامی دانشگاه قم.
  - ۱۶. مكارم شيرازي، ناصر (۱۳۸۰). تفسير نمونه . تهران: دارالكتب الاسلاميه.
  - ۱۷. مهریزی، مهدی (۱۳۸۹). روایات تفسیری شیعه، گونه شناسی و حجیت. نشریه علوم حدیث، ۱۵(۱)، ۴- ۳۴.
- ۱۸. میثاقی، عذرا(۱۳۹۰). گونه های روایات تفسیری امام سجاد ﷺ در حوزه تعیین مصداق. نشریه مطالعات قرآن و حدیث، (۲)۴

