# دراسة الخيبة والرّجاء في رواية «ذاكرة الجسد» لأحلام مستغانمي على ضوء المنهج الاجتماعي

رضا ناظمیان \* رضا جلیلی گیلانده \*\*

تاریخ الوصول: ۹۷/۸/۴ تاریخ القبول: ۹۷/۱۱/۱۲

الكاتب المسؤول: رضا جليلي گيلانده

## الملخّص

تعتبر رواية «ذاكرة الجسد» رواية واقعية؛ تأثّرت الكاتبة أحلام مستغانمى بالمجتمع الجزائرى فى كتابة هذه الرّواية. هذا المقال محاولة لدراسة الخيبة والرّجاء فى رواية «ذاكرة الجسد» على ضوء المنهج الاجتماعى فى النّقد، فيهدف البحث عبر المنهج الوصفى – التحليلى إلى كشف علاقة المجتمع بالأدب والأديب، وتأثّر الكاتبة بمجتمعه وتأثيرها فيه. توصل البحث إلى أنّ الرّواية تميل إلى اليأس والخيبة، وكثيراً ما تعرض عن الرّجاء والأمل، وتزداد خيبة وإحباطاً بحسب أحداثها وسردها، بحيث نرى أنّ هذا اليأس والخيبة يتمثّلان فى ثلاثة وجوه من مضامين الرواية وهى موضوع الحب الفاشل، وموضوع المجتمع والسّياسة، والبؤس الثّقافى؛ وفى ظل هذا المنحى تنتقد الكاتبة ظروف المجتمع القافية والاجتماعية واللامساواة فى الدّخل والثّروة فى المجتمع الجزائرى. ومن جانب آخر يواجه الشّخصيّة الرّئيسة "خالد بن طوبال" كلّ ما رآه ويسمعه من الأخبار السّتيئة باللامبالاة الّتي لا يمكن أن يولّدها سوى اليأس الأخير. تشير الرّواية إلى ميل المجتمع إلى الواسطة والمحسوبية دون الكفاءة ثم أنّ هذه الظاهرة تؤثر بشكل مباشر فى حياة بعض الشرائح الاجتماعية على الأخص فى حياة خريجى الجامعات؛ الخيبة التى تحدّثت عنها أحلام مستغانمي خيبة يعانى منها شعب بأكمله لكن لا يعرف مداها إلّى المثقفون، فالمثقفون وحدهم يعرفون الخسائر الّتى تحمّلها الشّعب بعد الاستقلال.

الكلمات الدليلية: ذاكرة الجسد، أحلام مستغانمي، الخيبة، الرّجاء، المنهج الاجتماعي.

<sup>\*</sup> أستاذ مشارك في اللغة العربيّة وآدابها بجامعة العلّامة الطّباطبائي، إيران. Reza\_nazemian2003@yahoo.com \*\* طالب مرحلة الماجستير في اللغة العربيّة وآدابها بجامعة العلّامة الطّباطبائي، إيران. reza.jalili.g@gmail.com

#### المقدمة

رواية «ذاكرة الجسد» رواية واقعيّة بمعنى أنّها تعكس صورة المجتمع الذى عاشت فيه أحلام مستغانمي. لا شكّ في أهمّية الجانب الاجتماعي من الأدب، فالأدب وجه من وجوه النّشاط الاجتماعي، وعلاقة الأديب بالحياة ممّا لا يشكّ فيها أحد.

«إنّ الأدب- مهما قيل في الكلام عن مصدره، وعن مراحل إنتاجه- هو بالدّرجة الأولى تعبير عن الحياة والمجتمع والنّاس. والأديب لسان مجتمعه، وهو المصوّر لهمومه ومشكلاته على أيّ وجه من الوجوه. وإذا كانت الصّلة بين الأدب والمجتمع صلة حتميّة قائمة بالضّرورة، فإنّ الّذي لا شكّ فيه كذلك أنّ العلاقة بينهما علاقة تأثّر وتأثير، إذ الأديب يؤثّر في مجتمعه، وأدبه سلاح من أسلحة التّعبير والتّطوير والصّياغة الجديدة لما حوله، ولكنّه- في الوقت نفسه- خاضع لتأثير الظّروف الاجتماعيّة والسّياسيّة والاقتصاديّة من حوله، وهي تتحكّم- بشكل أو بآخر- في صبغ إنتاجه الفكري صبغة ما. ويسجل للمنهج الاجتماعي في الأدب أنّه وقف في وجه تيّار "الفنّ للفنّ" ووجه التّيّارات الشّكلانيّة التي راحت تجرّد الأدب من الوظيفة والغاية، وتنكر عليه أن يأرب بتحقيق أيّة غاية نفعيّة، وأرادته- خلافاً للمنطق والتصوّر الفكري السّليم- أن يكون مقصوراً على الإمتاع والإطراب، ونشدان الجمال، وكأنّ الأدب ما هو إنّا مجرّد قالب شكليّ بـاهر يتميّز بالصّياغة الجذابة الأسرة، ولكنّه لا يحفل بالمضامين الاجتماعيّة، أو السّياسيّة، أو الدّينيّة، أو غيرها»(قصّاب، ومن هذا المنظار تقف "نظريّة الانعكاس" في وجـه تيّار "الفـنّ للفنّ" أو البرناسيّة.

#### أسئلة البحث

- له البحث ١. هل تميل الرّواية إلى اليأس والخيبة أكثر من الرّجاء والأمل؟
  - ٢. ما هي مظاهر الخيبة في الرّواية؟
  - ٣. ما هي أسباب الخيبة في الرواية؟

## فرضيات البحث

1. رواية «ذاكرة الجسد» رواية تميل إلى اليأس والخيبة أكثر من الرّجاء والأمل.

- مظاهر الخيبة هي الحبّ الفاشل، والخيبات الاجتماعيّة والسّياسيّة، والبؤس الثّقافي.
- ٣. الظّروف الاجتماعيّة السّيّئة في المجتمع الجزائري هي السّبب الرّئيس في خيبة الكاتبة ويأسها.

#### خلفية البحث

عثر الباحثون على هذه البحوث:

- ١. رسالة بعنوان «شعريّة النّص الرّوائى فى رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمى» للباحثة حامدى سامية(جامعة الحاج لخضر، بانتـة) نُشـرت سـنة ٢٠٠٨م. لقـد حاولت الباحثة دراسة النّصوص الشّعريّة فى هـذه الرّوايـة علـى ضـوء الخصائص الشّعريّة والبلاغيّة.
- رسالة بعنوان «بناء الشّخصيّة والمكان في رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي»
  لـ "فلّة قارة" و"لينده لكحل" نُشرت بجامعة منتوري بقسـنطينة سـنة ٢٠١١م.
  يرمى البحث إلى تقسيم شخصيّات الرّواية إلى أنواع متعدّدة، ثمّ يعطينا معلومات عامّة عن كلّ شخصيّة وينتاول دراسة شخصيّات الرّئيسة في أنواعها المختلفة.
- ٣. مقال لأحمد رضا صاعدى وآخرين، بعنوان «موازنة بنية الاسترجاع الزّمنى فى رواية دنيايين(دو دنيا) لكُلى ترقّى ورواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمى»، نُشر فى مجلّة الدّراسات القصصيّة للأدب الفارسى واللغات الأجنبيّة لجامعة بيام نـور، فصليّة محكّمة، العدد الـ٢ شتاء ١٣٩٢ش.

ركّز هذا المقال على الاسترجاع الزّمني للتّقنيات الموظّفة في رواية «ذاكرة الجسد» واستنتجت أنّ وجود الجانب العاطفي والتّحليلي لبطلها هو أكثر تعقيداً من رواية «دو دنيا».

 ب. مقال بعنوان «دراسة سوسيونصيّة في رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي»
 نُشر في مجلّة دراسات في اللغة العربيّة وآدابها، فصليّة محكّمة، العدد الـ ١٩ خريف سنة ١٣٩٣ش.

درست الباحثة فاطمة أكبرى زاده وزملائها الرّواية بناء على الرّواية المونولوجيّة والرّواية البوليفونيّة بحيث اعتبروها متعدد الأصوات بالتّعبر عن أيديولوجيّات الكاتبة وأفكارها،

وعدّوا الأساليب الكلاميّة لهذه الرّواية متعدّدة في الإدلاء بالمستويات السّياسيّة، والنّفسيّة، والتّاريخيّة.

۵. مقال بعنوان «وظيفة مكان القصّة بتقديم عناصر المقاومة، رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي نموذجاً» نُشر في مجلّة الجمعيّة الإيرانيّة للغة العربيّة وآدابها، فصليّة علميّة محكّمة، العدد الـ٣٨ ربيع سنة ١٣٩٥ش.

حاولت الباحثة صدّيقة زودرنج وزميلها أن يبسطا دور عنصر المكان بأنواعه وذلك بالتّعبير عن مقاصد أدب المقاومة فتشتمل دلالات المقاومة على التّضحية والشّهادة والشّجاعة والنّضال في سبيل الوطن بحيث صوّرتها كاتبة الرّواية عبر عنصر المكان.

ع. مقال بعنوان "سيميائيّة أسماء الشّخصيّات في رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي (الشخصيتين الرئيسيتين نموذجا)» نُشر في مجلّة الجمعيّة الإيرانيّة للغة العربيّة وآدابها، فصليّة علميّة محكّمة، العدد الـ ۴۰ خريف ۱۳۹۵ش.

درست الباحثة هاله بادينده وزملاؤها سيميائيّة الشّخصيّتين الأصليتيّن على ثلاثـة مستويات؛ المستوى الصوتى والمعجمى والدلالى. فاستنتج الباحثون أنّ اسم "خالد" يرمز إلى البقاء والاستمرار، واسم "حياة "يرمز إلى الحب والوطن.

فتختلف هذا البحث عن الدّراسات السّابقة اسماً ومضموناً. إذ إنّ هذا البحث ينهج على المنهج الوصفى - التّحليليّ على ضوء المنهج الاجتماعي في النّقد، ويدرس عنصر الخيبة والرّجاء في الرّواية نموذجاً.

## قراءة الخيبة والرّجاء في الرّواية على ضوء المنهج الاجتماعي

يعنى المنهج الاجتماعى بارتباط الأدب والأديب فى الحياة فى وجوهها كافّة، كما أنّه يعنى بظروف الحياة السّياسيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة، وخصائص البيئة الجغرافيّة والمعيشيّة، وسيرة الأديب وحياته العامّة والخاصّة، وما تقلب فيه من أحداث وظروف وملابسات، ونحو ذلك. «إنّ الأدب- فى المحصّلة- هو نتاج هذه الظّروف، وهو انعكاس للحياة، بأبعادها كافّة، وثمرة من ثمرات هذه العوامل المختلفة، ممّا يجعل التّاريخ السّياسى والاجتماعى ضرورة حتميّة لفهم الأدب، وتفسيره، والحكم عليه»(المرجع نفسه: السّياسى والاجتماعى بمبدأ يقول إنّ علائق الفن بالمجتمع ذات أهميّة حيويّة؛

وأنّ تقصّى هذه العلائق قد ينظم استجابة المرء الجماليّة إلى عمل من أعمال الفنّ ويعمقها. إنّ الفنّ لا يتخلّف في فراغ، وأنّه ليس من عمل شخص حقّاً، بل من عمل خالق محدّد في الزّمان والمكان، يستجيب لمجتمع هو منه في القمّة، بأنّه جزؤه النّاطق. فالنّاقد الاجتماعي، إذن، يعنى بفهم الوسط الاجتماعي ومدى استجابة الفنّان له وطريقته (سكوت، ١٩٨١م: ١٣٥).

«وكان لتطوّر علم الاجتماع، والاعتماد على معطيات العلوم الطّبيعيّة الّتى تطوّرت خلال القرن التّاسع عشر، ووصلت إلى نتائج هامّة فى تطبيقاتها على الأحياء النّباتيّة والحيوانيّة، أثر فى تعزيز هذا الاتّجاه النّقدى؛ إذ حاول بعض النّقّاد تطبيق هذه المعطيات على الأدب، وقالوا: إذا كانت بعض الفصائل الحيّة فى الطّبيعة – كالنّبات والحيوان مـثلاً تتأثّر بالمحيط والبيئة من حولها؛ فإن الأديب/ الإنسان/ متأثّر بها حتماً، ولا بـدّ أن يكون لهذه العوامل الخارجيّة دور فى تشكيله »(قصّاب، ٢٠٠٩م: ٣٤).

الأدب واقعة اجتماعيّة تاريخيّة نسبيّة، وأنّ الكاتب يعبّر في أعماقه عن وجهة نظر الطّبقة الّتي ينتمى إليه بوعى أو بغير وعى. فهناك علاقة بين بناء الرّواية وبناء الوسط الاجتماعي الاقتصادي.

«العلاقة بين الأديب ومجتمعه علاقة جدليّة، فالأديب يتأثّر بمجتمعه ويوثّر فيه، تصنعه ظروفه وأحواله الاقتصاديّة والفكريّة والسّياسيّة. وإنّ رؤيّة الأديب الفكريّة، وفلسفته عن الحياة والكون، إنّما تتبلوران بتأثير المجتمع والمحيط والتربية. والأديب يؤثّر في مجتمعه، فيسهم في تطويره وإصلاحه، وقد تحمل كتاباته بذور الثّورة والتّغيير، وصياغة مشاعر النّاس وأحاسيسهم على نمط معيّن»(المرجع نفسه: ٣٧).

المنهج الاجتماعي، دراسة تهتم بصفة أساسية بالأثر وعلاقته برؤية معينة للعالم، فالأثر وفق هذا المفهوم، يبدو كشكل بنائي يعبر عن موقف معين لجماعة معينة إزاء حركة التاريخ، وهذا يعنى أن بناء الأثر يتضمن عناصر دينامية ترتبط بسلوك هذه الجماعة وفكرها.

الأدب جزء من النظام الاجتماعي، وهو -كسائر الفنون- ظاهرة اجتماعيّة، ووظيفته اجتماعيّة وبناء على ما تقدّم «يبدو الأدب ضرورة لا غنى عنها، وهو نشاط اجتماعي متميّز، فهو ليس ترفأ ولا زخرفة، بل هو حاجة ماسّة، والإنسان لا يستطيع أن يقيم

حضارة من دونه، إذ لا بدّ للحضارة من تكامل بين الحاجات المادّية والرّوحية، والأدب وجه من وجوه هذه الحاجات الرّوحية، بل إنّ انسانية الحضارة لا تتحقّق إلّا بالآداب والفنون وما شاكلهما...»(المرجع نفسه: ٣٧).

إذا كان الأديب نتاج العوامل الثّلاثة التي تحدّث عنها تين، وهي العصر، والجنس، والبيئة، فإنّ الماركسيّة التي هي من أشهر متبنّي هذا المنهج النّقدي قد قدّمت على أيدى ماركس وأنجلز – عاملاً اجتماعيّاً آخر من العوامل المؤثّرة في تشكيل الأدب، وهو وسائل الإنتاج(حمادة، لا تا: ٤١) أو العامل الاقتصادي بشكل عامّ، ومن المسلمات به عند الماركسيين «أنّ الأساس الاقتصادي للمجتمع هو الّذي يحدّد طبيعة الإيديولوجيا والمؤسّسات والممارسات كالأدب، الّتي تشكّل جميعها البنية الفوقيّة لـذلك المجتمع...» بحيث إنّ النّصوص الأدبيّة تُرى بوصفها محددة مسبّباً بفعل الأساس الاقتصادي...» (نيوتن، ١٩٩٤م: ٨٨).

وإذا كان الأدب يعكس المجتمع فإن ذلك لا يعنى أنّه ينقله حرفيّاً، أو يصوّره فوتوغرافيّاً، بل ينقله من خلال فهم الأدب له أو موقفه منه. كان جورج لوكاتش مثلاً «يرى أنّ الأدب يعكس الواقع الاجتماعي والاقتصادي، لكنّه رفض فكرة أنّ ثمّة حتميّة واضحة بين الاثنين، وهو يحاول أن يبرهن على أنّ أعظم الآثار الأدبيّة لا تعيد فحسب إنتاج الإيديولوجيات السّائدة في عصرها، بل تجسد في شكلها نقداً لهذه الإيديولوجيات» (قصّاب، ٢٠٠٥م: ۵۷). أي إنّ الأدبب وهو يعكس الوضع الاجتماعي القائم - يقدّم لنا موقفه الفكري والفلسفي من هذا الوضع، فهو ناقل وناقد، وليس ناقلاً حرفياً فحسب، وليس كما تعكس المرآة الأشياء.

يربط المنهج الاجتماعى النقدى الأدبَ بالجماهير، فيجعلها هدف خطابه، وبذلك أعلى من شأن الجماعة، وبحث عن تأثير الأدب فيها، حتّى ذهب إلى أنّ قيمة الأدب الجماليّة تنبع من قدرته على التعبير عن الجمهور(أندرسون، ١٩٩١م: ١١٩).

بناء الأثر الأدبى، لا يعكس البناء الاجتماعى أو يعبّر عن شخصيّة الكاتب فحسب، بـل يبدو كواقعة لها دلالة موضوعيّة تتمثّل فى وجود وحدة بين الفرد والمجتمع تـتمّ بطريقـة دياليكتيكيّة فى التّاريخ. النّقد الاجتماعى هو نقد مضمونى بـل إنّ بعـض النّقّاد يسـمّيه "النّقد المضمونى" إذ هو يعنى بمضمون العمل الأدبى، ويتوقّف عنده بالدّراسة والتّحليـل،

ويرى فى الأدب رسالة اجتماعيّة هادفة، أو حدثاً ذا طبيعة اجتماعيّة(المرجع نفسه: ١١٨). الأدب فى هذا النّقد الاجتماعى(المضمونى) ناقل للأفكار السّياسيّة والفلسفيّة والجماليّة وغيرها، لأفراد المجتمع، أو لطبقة منه، وهو يوجّهها وفق عقيدة أو "إيديولوجيا" معيّنة يتبنّاها الكاتب، ويروّج لها فى كتاباته، ولذلك صنّف هذا النّوع من النّقد فيما أطلق عليه اسم "النّقد الإيديولوجي" أى نقد المواقف والأفكار.

النقد الاجتماعي هو "نقد تفسيري" وهو يتّجه إلى مضمون العمل الأدبي؛ لأنّـه أهـمّ عناصره، ويحاول النّاقد من خلاله إبراز الـدّلالات الاجتماعيّـة أو التّاريخيّـة أو النّفسـيّة أو غيرها الكامنة في هذا العمل، من منطلق ما عرفنا من أنّ الأدب يعكس المجتمع. التّفسير الاجتماعي بالنّسبة للكاتب يعني التّشخيص، والتّحليل لأثر البيئة على الفكر بوجه عام.

النّقد الاجتماعي كذلك "نقد حُكميّ" تقويميّ، وهو يعلى من شأن الكاتب الملتزم قضايا مجتمعه، المعبّر عنها، والّذي يشفّ عمله عن عروق المجتمع(المرجع نفسه: ١١٩).

يهتم الاتجاه الاجتماعي في النقد الأدبى بشكل خاص بالأعمال الأدبية الواقعية، ويهمل في أغلب الأحيان - تلك الأعمال التي تخرج إلى أدب الرّمز، أو العبث، أو السرياليّة، ولعلّه لا يجد فيها - بشكل واضح - تلك المضامين الاجتماعيّة الّتي يبحث عنها، ويُعنى - في العادة - بدراستها والتّركيز عليها، أو كأنّ هذه الأثار الأدبيّة - غير الواقعيّة - «تبدو للقارئ وكأنّها لغز يبحث عن حلّ… وهذا النّوع من الأدب يبدو وكأنّ الهدف منه الهروب من الدّلالة»(عياد، ١٩٧١م: ۴۸).

فعرفنا أنّ هذه الدّراسات كما هو واضح لنا، تهتمّ بمحتوى الأثر الأدبى، ومحتوى الواقع الاجتماعى، والتّاريخى. وهى بذلك تدفع الأدب نحو مفهوم الوثيقة، أكثر من دفعه نحو مفهوم الأدب ذاته(حجازى، ٢٠٠۴م: ٩١).

ترى الماركسيّة- وهى من أكثر المذاهب الفكريّة اهتماماً بالنّقد الاجتماعي وتأثيراً فيه في الوقت نفسه- أنّ الشّكل الفنّي تابع للمضمون الفكرى. كان ماركس يقول في الكلام على العلاقة بين الشّكل والمضمون في العمل الأدبى: «لا قيمة للشّكل إذا لم يكن شكلاً للمضمون كذلك». فنواصل البحث في ثلاثة أقسام وهي الخيبة لأجل الحبّ الفاشل، والخيبة في الحياة الاجتماعيّة والسّياسيّة، والخيبة في مجال الثّقافة؛ ونشرح علاقة الأديب بمجتمعه في كلّ قسم.

## الخيبة لأجل الحبّ الفاشل

إنّ الشّخصيّة الرّئيسة في هذه الرّواية هي "خالد بن طوبال". وهـ و مـن المجاهـدين الّذين شاركوا في حرب التّحرير الجزائري زمـن الشّورة الجزائريّـة؛ تـمّ انتقـال خالـد إلـي مستشفى في تونس بعد إصابة شظايا بيده اليسرى، فتمّ عمليّة بتر ذراعه بعد أنّ الطّبيب المعلاج يثق بأنّه لا جدوى من الوصفات الأخرى ولا بدّ مـن بتـر ذراعـه. فبعـد أن أصـبح خالد المقاتل معاقاً لم يكن بإمكانه المشاركة في الحرب. وإنّه يلتقـي بعـد ٢٥ سـنة بابنـة قائده في الحرب "سي الطّاهر" الّتي سمّيت بـ"أحلام"، ويصيب بحبّهـا بعـد أنّهمـا التقيـا عدّة مرّات. القسم الأوّل من الخيبات حول هذا الحب المأساوي وفيما يلي مقتطفـات مـن الرّواية التي تشير إلى الخيبة واليأس:

۱) يخاطب خالد حبيبته قائلاً: «نحن لا نشفى من ذاكرتنا، ولهذا نحن نكتب، ولهذا نحن نرسم، ولهذا يموت بعضنا أيضاً»(مستغانمى، ٥٠٠٠م: ٧)؛ «أجمع الأوراق المبعثرة نحن نرسم، ولهذا يموت بعضنا أيضاً»(مستغانمى، ٥٠٠كم: ٧)؛ «أجمع الأوراق المبعثرة أمامى، لأترك مكاناً لفنجان القهوة وكأتنى أفسح مكاناً لك»(المصدر السّابق: ٨)؛ «تساءلت كثيراً بعدها، وأنا أعود بين الحين والآخر لتك الصّورة، كيف عدتى هكذا لتتربّصى بي، أنا الذي تحاشيت كلّ الطّرق المؤدّية إليك؟ كيف عدت بعدما كاد الجرح أن يلتئم. وكاد القلب المؤثّث بذكراك أن يفرغ منك شيئاً فشيئاً وأنت تجمعين حقائب الحبّ وتمضين فجأة لتسكنى قلباً آخر. غادرت قلبى إذن...»(المرجع نفسه: ١٤)؛ «يستيقظ الماضى الليـة داخلى.. مربكاً. يستدرجنى إلى دهاليز الذّاكرة. فأحـاول أن أقاومـه لكـن، هـل يمكـن أن أقاوم ذاكرتى هذا المساء؟»(المرجع نفسه: ٢٤ و٢٥).

يتحدّث خالد فى مخيّلته مع حبيبته ويقول رغم أنّه هرب من ذاكرته لكى ينساها لكنّ الذّاكرة ما تخلّت عنه؛ وفى الواقع واجه خالد نوعاً من اليأس وهى يأسه فى عدم مقدرته من نسيان الماضى.

٢) بعد أن التقى خالد بابنة سى الطّاهر فى معرض للرّسم فى باريس، تعده أحلام لكى يزوره يوم الاثنين ويتمسّك خالد بوعدها فراح يعد الأيام المتبقّية حتى الاثنين:

«ما الّذى أعرفه عنك؟ شيئان أو ثلاثة... أعدتهما على نفسى بعد ذلك عدة مرّات، لأقنع نفسى أنّك لم تكونى "نجماً مذنباً" عابراً كذاك الّذى يضىء فى الأمسيات الصّيفيّة، ويختفى قبل أن يتمكّن الفلكيّون من مطاردته بمنظارهم، والّذى يسمّونه فى قـواميس

الفلك... "النّجم الهارب"! لا.. لن تهربى منّى، وتختفى فى شوارع باريس وأزقّتها المتشعّبة بهذه السّهولة. أعرف على الأقلّ أنّك تعدّين شهادة ما فى المدرسة العليا للدّراسات، وأنّك فى السّنة الأخيرة للدّراسة، وأنّك فى باريس منذ أربع سنوات، وتقيمين عند عمّـك منـذ عيّن فى باريس أى منذ سنتين. معلومات قد تكون هزيلة، ولكنّها تكفى للعثور عليك بأيّة طريقة.

كانت الأيّام الفاصلة بين يوم الجمعة ويوم الاثنين تبدو طويلة وكأنّها لا تنتهى. وكنت بدأت في العدّ العكسيّ منذ تلك اللحظة الّتي غادرت فيها القاعة، رحت أعدّ الأيّام الفاصلة بين يوم الجمعة ويوم الاثنين. تارة أعدّها فتبدو لى أربعة أيام، ثم أعود وأختصر الجمعة الّذي كان على وشك أن ينتهى، والاثنين الّذي سأراك فيه، فتبدو لى المسافة أقصر وأبدو أقدر على التّحمّل، إنّها يومان فقط هما السّبت والأحد.

ثم أعود فأعدّ الليالى... فتبدو لى ثلاث ليالٍ كاملة، هى الجمعة والسّبت والأحد، أتساءل وأنا أتوقّع مسبقاً طولها، كيف سأقضيها؟ ويحضرنى ذلك البيت الشعرى القديم الّذي لم أصدّقه من قبل:

وقد عشت دهراً لا أعدّ اللياليــا»

أعدّ الليالي ليلة بعد ليلة

(المرجع نفسه: ٧٠)

وبعد كلِّ هذا الانتظار يُخيَّب آماله لأنّ أحلام لا تزوره يوم الاثنين على موعدهم.

٣) رغم أنّ خالد لا يلتقى بأحلام، لكن عمّها(سى الشّريف) يلتقى بطاهر فى معرض الرّسم وحينما يريد أن يودّع خالدَ يسلّم بطاقته لخالد وهذه البطاقة يشعل ضوء الأمل فى قلب طاهر:

«كيف يمكن لى وقتها أن أطارد نجمك المذنّب الهارب؟

وحدها تلك البطاقة الّتى أعطانى إيّاها سى الشّريف وهو يودّعنى كانت تبعث شيئاً من الأمل فى نفسى. فقد كنت أعرف أخيراً الأرقام السّرّيّة الّتى توصلنى إليك، فنمت وأنا أخطّط لمبرّر هاتفى قد يجمعنى بك»(المرجع نفسه: ٨٤).

۴) بعد عدّة مواعد تأتى أحلام إلى بيت خالد لتزوره في بيته، فيمتلئ وجود خالد في تلك اللحظات بالحبّ والرّجاء:

«كلّ الّذى كنت أدريه، أنّك كنت لى، وأنّنى كنت أريد أن أصرخ لحظتها كما فى إحدى صرخات غوته على لسان فاوست «قف أيّها الزّمن ما أجملك!»»(المرجع نفسه: ١٧٣).

۵) بعد عدّة أشهر تضطر أحلام بالرّحلة إلى الجزائر للعطلة الصّيفيّة وتتـرك خالـدَ فـى باريس وحيداً، فيصاب خالد بالخيبة واليأس ويتخيّل أنّ طيفها لم ينفصـل عنـه بعـد فـى محاولة للهروب من هذا اليأس:

«أنت لى الليلة ككلّ ليلة. فمن سيأخذ طيف كمنّى؟ من سيصادر جسدك من سريرى؟ من سيسرق عطرك من حواسى؟ ومن سيمنعنى من استعادتك بيدى الثّانية؟ أنت لذّتى السرّيّة، وجنونى السرّي، ومحاولتى السرّية للانقلاب على المنطق.

كلّ ليلة تسقط قلاعك في يدى، ويستسلم حرّاسك لي، وتأتين في ثياب نومك لتتمدّدى إلى جوارى، فأمرّر يدى على شعرك الأسود الطّويل المبعثر على وسادتى، فترتعشين كطائر بلّله القطر. ثمّ يستجيب جسدك النائم لي»(المرجع نفسه: ١٨۴).

وفى الإطار نفسه يلجأ خالد إلى الرسم إذ إنه لا يستطيع الصبر على فراق حبيبته،
 يقول خالد:

«لقد أنقذنى تلك اللوحات من الانهيار. كان لا بدّ أن أرسمها لأخرج من تلك المطبّات الجنونيّة التي وضعت عليها قدميّ معك»(المرجع نفسه: ١٩٢).

 ٧) كلما يقرب الخريف يتسع باب الأمل والرجاء أمام خالد لأنه يعرف أن أحلام ستعود قريباً إلى باريس لمواصلة دراستها الجامعية:

«كنّا على أبواب أيلول. وكنت سعيداً أو ربّما في حالة ترقّب للسّعادة.

ستعودين أخيراً... كنت أنتظر الخريف كما لم أنتظره من قبل.

ستعودين لى... يا معطفى الشّتوى... يا طمأنينة العمر المتعب... يـا أحطـاب الليـالى الثّلجيّة»(المرجع نفسه: ١٩٣).

٨) حينما تعود أحلام إلى باريس لا تهتم لخالد ويمضى شهور دون أن التقيا أو تطلبه
 هاتفيّاً، فيصاب خالد باليأس والخيبة:

«كنت أحاول بكلّ الأشكال(والألوان...) أن أنتهى منك. ولكنّى كنت فى الحقيقة أزداد تورّطاً فى حبّك.

اعترفت لك مرّة على الهاتف... في لحظة يأس:

أتدرين .. حبّك صحراء من الرّمال المتحرّكة، لم أعد أدرى أين أقف فيها...»(المرجع نفسه: ٢٢٨).

٩) بعد عدّة أسابيع يتّصل عمّ أحلام(سى الشّريف) إلى خالد لكى يـدعوه إلـى العشـاء فى منزله الّذى تسكن فيه أحلام أيضاً؛ بداية يسعد خالـد لدعوتـه لكـن يصـيب بالخيبـة حينما يكتشف أنّه دعا ضيوفاً آخرين إلي الحفلة ولن يكون خالد بمفرده مع عائلة أحلام.

مازلت أذكر ذلك اليوم من فبرايـر، عنــدما جـاء صـوت ســى الشّــريف علــي الهـاتف، ليدعوني إلى العشاء في منزله.

«فوجئت بدعوته، ولم أسأله حتّى عن مناسبتها. فهمت منه فقط أنّه دعا آخرين للعشاء، وأنّنا لن نكون بمفردنا»(المرجع نفسه: ٢٢٩).

10 (ومازالت أحلام لا تعنى بخالد فهو يعيش فى خيبته وحيداً. ذات صباح يرن الهاتف ويتوقّع خالد أن يكون أحلام لكن حينما يردّ على الهاتف يكشف أنّ كاترين (صديقة خالد) على الخطّ؛ اتصلت لكى تبارك عيد(السان فالنتان) القدّيس الّـذى يبارك العشّاق، فتسأل خالداً: ماذا تريد أن أتمنّى لك فى عيد الحبّ؟ يجيبه خالـد بشيء من الخيبة واليأس:

أريد أن أحال إلى التّقاعد العاطفيّ.. أيمكنك أن تبلّغي قدّيسك طلبي هذا!»(المرجع نفسه: ٢٣٤).

(١١) «بعد أسابيع يتصل سى الشّريف إلى خالد. بداية يسعد خالد لهذه المحادثة، لأنّ صوت سى الشّريف يأتى من بيت تسكنه أحلام؛ لكن هذه السّعادة لا تدوم لأن خالد يكتشف في هذه المحادثة أنّ أحلام تزوّجت من رجل آخر، فيصيب بالخيبة.

ما زلت أذكر ذلك السبت العجيب.. عندما رنّ الهاتف ذلك المساء بتوقيت نشرة الأخبار.

كان سى الشّريف على الخطّ بحرارة وشوق أسعدانى فى البداية، وأخرجانى من رتابة صمتى الليليّ ووحدته.

كان صوته عندى عيداً بحدّ ذاته والصّلة الوحيدة الّتي ظلّت تربطني بك، بعدما سـدّت كلّ الطّرق الموصلة إليك»(المرجع نفسه: ٢۶٧).

«كان يكفى أن أعرف أنّ تلك المكالمة تأتى من بيت أنت فيه، لأعود عاشقاً مبتدئاً بكلّ انفعالات العشّاق وحماقاتهم»(المرجع نفسه: ٢۶٨).

١٢) «يسافر خالد إلى قسنطينة بعد أن يطلب منه سى الشّريف أن يحضر عرس ابنة سى الطّاهر. حينما يصل خالد إلى قسنطية يشعر بفرح ورجاء في الليلة الأولى.

وكنت سعيداً في تلك الليلة..

تلک السّعادة الغامضة المرّة، لأنّنى كنت أدرى أنّ كلّ شيء سوف يحسم في اليـومين القادمين، وأنّني بطريقة أو بأخرى سأنتهى منك»(المرجع نفسه: ٣٠٨).

لكنّ هذة السّعادة لا تطول كثيراً، فيعود خالد اليأس والخيبة صباح تلك الليلة؛ لأنّـه لا يطيق فراق حبيبته:

«فى ذلك الصّباح، كانت الخمرة ملجئى الوحيد، لأنسى خيبتى معك»(المرجع نفسـه: ٣٤٣).

ينتهى هذا القسم هنا، أرادت الكاتبة أحلام مستغانمى أن يصوّر لنا بلـداً لا تحترم أبطاله. فى هذه الرّواية، خالد هو الرمز للمقاتل الحقيقى الّذى لا يميل إلى استغلال البلـد بصفته معاقاً وأنّه من معطوبى حرب الاستقلال. أمام خالد هناك مجموعة من المقاتلين الّذين يستغلّون البلد بلحمه وشحمه. لا تتزوّج أحلام من خالد بل تتزوّج من أحـد هـؤلاء المستغلّين لأنّه يمتلك أموالاً لا يمتلكها خالد وأمثال خالد.

## الخيبة في الحياة الاجتماعية والسياسية

يربط المنهج الاجتماعى الأدب بالمجتمع، وينظر إليه على أنّه لسان المجتمع، والمعبّر عن الحياة. فالحياة هى مادّة الأدب، منها يستقى موضوعاته، ويغترف أفكاره وتصوّراته، وهو كذلك يتّجه بخطابه إليها، ولم تخلّد الأعمال الأدبيّة، وتتّسم بالعظمة والدّيمومة إلّا لأنّها خدمت الحياة، وعبّرت عنها، وصوّرت هموم الإنسان ومشكلاته فيها. فالأدب إذن يقدم صورة للعصر والمجتمع، والأعمال الأدبيّة وثائق تاريخيّة واجتماعيّة.

تعيش الكاتبة أحلام مستغانمي في مجتمع بعد حرب الاستقلال، وهي ترى أنّه ما وصل المجتمع الجزائري إلى مكانته الجديرة به رغم أنّه قدم آلاف الشّهداء في مسيرة تحرير الوطن منهم أبوها.

فى هذا القسم من البحث سنتحدّت عن خيبات خالد فى حياته الاجتماعيّة والسّياسيّة التي ترتبط بحياة المجتمع الجزائرى:

1) كان والد خالد سكّيراً وفاسداً وكان هناك شجار دائميّ بينه وبين زوجته(أي والـدة خالد). خالد يريد أن يتخلّص من هذا الجوّ بأيّ ثمن كان، فهو يلتحق بالثّورة ويتمّ اعتقاله بيد الفرنسيّين بعد عدّة أشهر. في الحقيقة كان التحاق خالد إلى تلك المجموعة محاولة للهروب من اليأس والخيبة اللّذان يسيطران عليه في حياته.

وكان سى الطّاهر الذى استدرجنى إلى الثّورة يوماً بعد آخر، يـدرى أنّـه مسـؤول عـن وجودى هناك. ربّما كان يشفق على سنواتى السّت عشرة، على طفولتى المبتـورة، وعلـى (أمّا) الّتى كان يعرفها جيّداً، ويعرف ما يمكن أن تفعله بها تجربة اعتقالى الأوّل.

ولكنّه كان يخفى عنّى كلّ شفقته تلك، مردّداً لمن يريد سماعه: «لقد خلقت السّجون للرّجال»(المرجع نفسه: ٣٠).

٢) يتحدّث خالد عن المجتمع الجزائرى ويصفه مجتمعاً جائراً إلى أهله لأنّ الحكومة تجعلك صامتاً بكاتم صوت أو أيّ أسلحة آخر:

«وبينما أسحب نفساً من سيجارة أخيرة، يرتفع صوت المآذن معلناً صلاة الفجـر. ومـن غرفة بعيدة يأتى بكاء طفل أيقظ صوته أنحاء كلّ البيت...

فأحسد المآذن، وأحسد الأطفال الرّضّع، لأنّهم يملكون وحدهم حقّ الصّراخ والقدرة عليه، قبل أن تروّض الحياة حبالهم الصّوتيّة، وتعلّمهم الصّمت.

لا أذكر من قال «يقضى الإنسان سنواته الأولى في تعلّم النّطق، وتقضى الأنظمة العربيّة بقيّة عمره في تعليمه الصّمت!».

وكان يمكن للصّمت أن يصبح نعمة في هذه الليلة بالذّات، تماماً كالنّسيان»(المرجع نفسه: ٢٨).

٣) انضم خالد بالجبهة المقاومة ضد القوّات الفرنسيّة، إنّه كان راضياً عن حياته تلك، لأنّه بعد موت أمّه لا يرى من مبرّر لكى يبقى فى بيته مع أبيه وعروس أبيه الجديدة الشّابة؛ فالتحق بالجبهة لكى يعيش حياة كريمة مع المقاتلين، لكنّ حياته هذه لا تدوم إذ إنّه أصيب فى الجبهة ويضطر للعودة إلى المستشفى:

«ها ذا القدر يطردنى من ملجأى الوحيد، من الحياة والمعارك الليليّة، ويخرجنى من السّريّة إلى الضّوء، ليضعنى أمام ساحة أخرى، ليست للموت وليست للحياة. ساحة للألـم فقط... وشرفة أتفرّج منها على ما يحدث في ساحة القتال. فلقد بدا واضحاً من كلام(سي الطّاهر) يومها، أنّنى قد لا أعود إلى الجبهة مرّة ثانية»(المرجع نفسه: ٣٥).

۴) يصف خالد انتقاله من الجبهة إلى المستشفى، فيعترف بأنّ تعليمات سى الطّاهر الأخيرة أصبحت صلته الوحيدة مع العالم. في تلك الأيّام صار سى الطّاهر ذا ابنة لكنّه لـم يتمكّن من أن يسجّلها في البلديّة، لأنّ الظّروف الصّعبة في الجبهة لا تسمح لـه أن يـزور بيته وعائلته، فيتخار اسماً لصغيرته "أحلام"، فيطلب من خالد أن يسجّلها في البلديّة:

«كانت الأحداث تجرى مسرعة أمامى، وقدرى يأخذ منحى جديداً بين ساعة وأخرى، ووحده صوت سى الطّاهر وهو يعطى تعليماته الأخيرة، كان يصل إلى حيث كان، ليصبح صلتى الوحيدة مع العالم»(المرجع نفسه: ٣٤).

وتلك الليلة الّتي عبرت فيها الحدود الجزائريّة التونسيّة، بجسد محموم وذراع تنزف، وأنا أردّد لنفسى بهذيان الحمّى، اسمك الّذى أصبح وسط إجهادى ونزيفى، وكأنّه اسم لعمليّة أخيرة كلّفنى بها سى الطّاهر، كنت أريد أن أحقّق طلبه الأخير، وأطارد حلمه الهارب، فأمنحك اسماً شرعيّاً رسميّاً. لا علاقة له بالخرافات والأولياء..»(المرجع نفسه:

۵) تم عمليّة بتر ذراع خالد في مستشفى "حبيب ثامر" بتونس؛ فيدخل خالـد سـاحة أخرى في حياته يعتبره "ليست ساحة للحياة وليست ساحة للموت سـاحة للألـم فقـط". تتغيّر معنويّاته بعد هذه العمليّة وتضعف كثيراً وأنّه أصيب بفشل وخيبة آخـر فـي حياتـه. في محاولة للهروب من هـذا الوضع السّيء يصـف لـه الطّبيـب اليوغسـلاوي أن ترسـم. فيتمسّك خالد بوصفة الطّبيب ويتخلّص من اليأس. إنّه يقول: وحدها فـي قاعـات الرّسـم والمعارض كنت أجد نفسي رجلاً بذراعين أو رجلاً فوق العادة:

«كنت الرّجل الّذى رفضه الموت ورفضته الحياة. كنت كرة صوف متداخلة .. فمن أين يمكن لذلك الطّبيب أن يجد رأس الخيط الّذى يحلّ به كلّ عقدى؟ وعندما سألنى ذات مرّة، وهو يكتشف ثقافتى، هل كنت أحبّ الكتابة أو الرّسم، تمسّكت بسؤاله وكأنّنى

أتمسّك بقَشّة قد تنقذني من الغرق، وأدركت فوراً الوصفة الطبية الّتي كان يعدّها لي»(المرجع نفسه: ٤٠).

«كان داخلى شيء لا ينام، شيء يواصل الرّسم دائماً وكأنّه يواصل الرّكز بي ليوصلني إلى هذه القاعة، حيث سأعيش لأيّام رجلاً عاديّاً بذراعين، أو بالأحرى رجلاً فوق العادة...» (المرجع نفسه: ٧٤).

رسمتها منذ خمس وعشرين سنة، وكان مرّ على بتر ذراعي اليسري أقلّ من شهر.

لم تكن محاولة للإبداع ولا لدخول التّاريخ. كانت محاولة للحيـاة فقـط، والخـروج مـن اليأس. رسمتها كما يرسم تلميذ في امتحان للرّسم منظـراً ليجيـب علـي ورقـة الأسـتاذ: «ارسم أقرب منظر إلى نفسك»(المرجع نفسه: ۵۹).

وعدن المجلّات العربيّة معرض خالد ولم تهتمّ به غير صحافة فرنسيّة مختصّة وبعـض المجلّات العربيّة المهاجرة. ولكنّ الصّحافة الجزائريّة تجاهلته عن إهمال. ولم يحضر صديق خالـد الصّحافى الّذى وعده بالحضور في معرض الرّسم، وأخبره فيما بعـد، أنّه اضـطرّ للبقـاء فـى الجزائر لتغطية مهرجان للرّقص والغناء فى الجزائر. وحينما يعتذر خالد بسبب عدم حضوره، يقول له خالد:

«لا يهمّ.. بعد أيّام لن يذكر أحد اسم ذلك المهرجان. ولكنّ التّاريخ سيذكر اسمى لا محالة ولو بعد قرن».

ثمّ يقول الصّحافي أنّك مغرور يا خالد ويجيبه خالد:

«أنا مغرور لكى لا أكون "محقوراً" فنحن لا نملك الخيار يا صاحبى. إنّنا ننتمى إلى أمّة لا تحترم مبدعيها وإذا فقدنا غرورنا وكبرياءنا، ستدوسنا أقدام الأميّين والجهلة!» (المرجع نفسه: ١٨١).

فنرى فى كلام خالد اليأسَ والخيبة من مجتمعه الّذى يتكوّن من الأُميّين الّـذين لا يهتمّون بالمثقّفين ولو استطاعوا أن يدوسوا المثقّفين تحت أقدامهم لفعلوا ذلك.

٧) يضطر خالد إلى ترك وطنه بسبب الظّروف السياسية والاجتماعية السّائدة فى الجزائر، لأنّه لا يجد حلّاً لتلك المشاكل ويرى الحلّ فى الهروب من وطنه ليعيش فى ظروف أخرى بعيداً عن ظروف وطنه، يقول خالد بشىء من الخيبة واليأس:

أى حزيران كان الأكثر ظلماً، وأيّة تجربة كانت الأكثر ألماً؟

أصبحت أتحاشى طرح هذه الأسئلة، منذ اليوم اللذى أوصلتنى أجوبتى إلى جمع حقائبي ومغادرة الوطن.

الوطن الّذى أصبح سجناً لا عنوان معروفاً لزنزانته؛ لا اسم رسميّاً لسجنه؛ ولا تهمة واضحة لمساجينه، والّذى أصبحت أقاد إليه فجراً، معصوب العينين محاطـاً بمجهولين، يقودانني إلى وجهة مجهولة أيضاً(المرجع نفسه: ٢٤٣).

٨) يجمع هذه المرّة الخيباتُ الذاتية والخيبات القوميّة في وجود خالد؛ سمع خبر
 اجتياح إسرائيل لبيروت أمام الحكّام العرب والشّعوب:

كان لبداية الصّيف ٨٢ طعم المرارة الغامضة، ومذاق اليأس القاتل، عندما يجمع بين الخيبات الذاتية والخيبات القومية مرة واحدة.

«وكنت أعيش بين خبرين: خبر صمتك المتواصل، وخبر الفجائع العربية.

كان قدرى يتربّص بى هذه المرة من طريق آخر. فقد جاء اجتياح اسرائيل المفاجئ لبيروت فى ذلك الصّيف، وإقامتها فى عاصمة عربية لعدّة أسابيع... على مرأي من أكثر من مليون عربى... جاء ينزل بى عدّة طوابق فى سلّم اليأس»(المرجع نفسه: ٢٤٥).

٩) حينما يعود خالد إلى قسنطينة ويتحدث مع أخيه "حسّان" ويعرف أمنياته البسيطة، يكشف أنّ بلده ليس متخلّفاً عن البلدان الأوربيّة فحسب بل إنّه متخلّف عن زمن الاستعمار. وهذا الكشف يؤدّى إلى الخيبة واليأس في خالد.

من الواضح أنّ حسّان كان متعباً وغارقاً في مشكلات أولاده السّتة وزوجته الشّابّة الّتي تحلم بحياة أخرى غير حياة قسنطينة المغلقة. وأمّا هو فلـم يكـن يجـرؤ علـي الحلـم، أو بالأحرى كان يحلم آنذاك بالعثور على شخص يتوسّط له ليحصل على ثلّاجة جديـدة... لا غير! عندما عرفت أمنيته البسيطة الصّعبة، حزنت وأنا أكتشف أنّنا لم نكن متخلّفين عن أوروبا وفرنسا فقط، كما كنت أعتقد، وإلّا لهان الأمر.. وبدا منطقيّاً. لقد كنّا متخلّفين عمّا كنّا عليه منذ نصف قرن وأكثر. يوم كنّا تحت الاستعمار»(المرجع نفسه: ٢٠٥).

١٠) يصف خالد أحوال الّذين يستغلّون البلد بكلّ صورة، ولا يجد أيّ طريـق سـوى أن يسكت أمام هذا اليأس والخيبة الاجتماعية والسياسية: «كان يحدث لأخبارك أن تصلنى عن طريق المصادفة، وأنا أستمع إلى من يتحدّث عن زوجك عن صعوده المستمرّ.. وعن صفقاته وشؤونه السرية والعلنية الّتى تشغل أحاديث المجالس. وكان يحدث لأخبار الوطن أن تأتينى أيضاً تارة في جريدة، وتارة في مجالس أخرى.

وكل مرة، كنت أواجه كلّ ما أسمعه باللّامبالاة نفسها الّتي لا يمكن أن يولّـدها سـوى اليأس الأخير»(المرجع نفسه: ٣٨٣).

«فى الواقع، أصبحت عندى قناعة بانعدام الأمل. كان القطار يسير فى الاتّجاه المعاكس، وبسرعة لم يكن ممكناً معها أن نفعل شيئاً.. أيَّ شيء، غير الذّهول وانتظار كارثة الاصطدام»(المرجع نفسه: ٣٨۴).

انتهى هذا القسم؛ فرأينا أنّ الكاتبة أحلام مستغانمى تصف الوضع السّياسى والاجتماعى بعد التّورة الجزائرية. هناك قسم من المقاتلين يستغلّون مناصبهم ويمتلكون أموال البلد. وقسم آخر كخالد لا يحصل على أيّ شيء. وأيضاً تشير الكاتبة خلل الرّواية إلى "اللامساواة في الدّخل والثّروة" وغياب العدالة الاجتماعيّة في المجتمع الجزائري.

## الخيبة في مجال الثقافة

القسم الثالث- والأخير- في الرواية عبارة عن اليأس الثقافي الذي يصل خالد إليه.

1) كان خالد- بعد تحرير الجزائر- يحلم بمنصب يمكن أن يقوم فيه بشيء من التغيّرات دون كثير من الضّجيج ودون كثير من المتاعب. ولذا عندما عُيّن كمسؤول عن النّشر والمطبوعات في الجزائر، شعر أنّه خُلق لذلك المنصب. لكن يعتقد خالد أنّ الشّورة انحصرت في بناء المبانى والجدران وما وصل إلى "الشورة الثقافية". فترك عمله في الجزائر وهاجر إلى فرنسا خائباً.

«... قرّرت أن أخرج من الرّداءة، من تلك الكتب السّاذجة التي كنت مضطرّاً إلى قراءتها ونشرها باسم الأدب والثّقافة، ليلتهمها شعب جائع إلى العلم.

كنت أشعر أتنى أبيعه معلّبات فاسدة مرّ وقت استهلاكها. كنت أشعر أتّنى مسؤول بطريقة أو بأخرى عن تدهور صحّته الفكريّة، وأنا ألقّنه الأكاذيب بعدما تحوّلت من مثقّف

إلى شرطى حقير، يتجسّس على الحروف والنّقاط، ليحذف كلمة هنا أو أخرى هنـاك...» (المرجع نفسه: ١٤٩).

۲) من جهة أخرى، لا تعنى الصافة الجزائرية بمعرض خالد في الرسم الذي أقيم في باريس؛ فيشير خالد إلى البؤس الثقافي في المجتمع الجزائري الذي لا وقت له للرسم والفن والكتابة وأي شيء آخر.....

انتهى معرضى إذاً. لم تهتم به غير صحافة فرنسيّة مختصّة كالعادة. وبعض المجلّات العربيّة المهاجرة.

ولكن يمكن أن أقول إنّه حصل علي تغطية إعلاميّة كافية، وأنّ الّذين كتبوا عنه أجمعوا على أنّه حدث فنّى عربى في باريس.

وحدها الصحافة الجزائريّة تجاهلته، عن إهمال لا غير، كالعادة. جريدة ومجلّة أسبوعيّة واحدة، كتبتا عنه بطريقة مقتضبة. وكأنّهما تعانيان فعلاً من قلّة الصّفحات، وليس من قلّـة الموادّ الصّحافية»(المرجع نفسه: ١٧٩).

ماذا يمكن أن يقدّم معرض للّوحات الفنية من متعة أو ترفيه للمواطن الجزائرى الّـذى يعيش علي وشك الانفجار، بل الانتحار، ولا وقت له للتّأمّل أو التّذوّق، والّذى يفضّل على ذلك مهرجاناً لأغنية "الرّاى". يمكن أن يرقص.. ويصرخ.. ويغنّى فيها حتى الفجر، منفقاً على تلك الأغانى الشّعبيّة المشبوهة...»(المرجع نفسه: ١٨٠).

٣) يشير خالد إلى قصة سمعه مرّة، أنّ شخصاً غمّض عينى جَمَلِه لكى يدور دور ساحة، وفى النّهاية مات الجمل دون أن يكتشف أنّه قضى عمره دائراً حول نفسه، فيقارن بين ذلك الجمل والشّعب الذي غمّضوا عينيه بجرائد تحمل أكياساً من الوعود بغدٍ أفضل، لكن كلّها أكاذب.

«قادتنی أفكاری إلی مشهد شاهدته يوماً فی تونس لجمل مغمّض العينين، يـدور دون توقّف فی ساحة "سيدی بو سعيد"، ليستخرج الماء من بئر أمام متعة السّواح ودهشتهم.

استوقفتنى يومها عيناه اللّتان وضعوا عليهما غمامة ليتوهّم أنّه يمشى إلى الأمام دائماً، ويموت دون أن يكتشف أنّه كان يدور فى حلقة مفرغة.. وأنّه قضى عمره دائراً حول نفسه! ترانا أصبحنا ذلك الجمل الّذى لا يكاد ينتهى من دورة حتّى يبدأ أخرى تدور به بطريقة أو بأخرى حول همومه الصّغيرة اليوميّة؟

ترى هذه الجرائد الّتى تحمل لنا أكياساً من الوعود بغدٍ أفضل، ليست سوى رباط عينين، يخفى عنّا صدمة الواقع وفجيعة الفقر والبؤس الحتمى الذى أصبح لأول مرة يتربّص بنصف هذا الشعب؟»(المرجع نفسه: ٣١١ - ٣١٠).

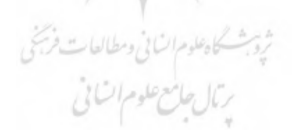
### نتيجة البحث

وصل المقال إلى هذه النتائج:

١.تميل رواية «ذاكرة الجسد» إلى اليأس والخيبة، وكثرما تعرض عن الرّجاء والأمل. وفهمنا من خلال الغوص في الرّواية أنّ المجتمع الجزائري كان مؤثّراً لإنشاء هذه الخيبة وذلك في نفسيّة الكاتبة.

7. يتجلى عنصر الخيبة في الرواية في ثلاثة موضوعات تشمل الحبّ الفاشل، والخيبة السياسية والاجتماعية، والخيبة للبؤس الثّقافي بحيث يسهم الشّعب بأكمله في تكوين هذا اليأس.

٣.أسباب الخيبة هى الظروف السياسية والاجتماعية التى تعيشها أحلام مستغانمى وتقول من لسان معطوب الحرب- خالد بن طوبال- الذى هاجر إلى فرنسا: «أعيش فى بلد (فرنسا) يحترم موهبتى ويرفض جروحى وأنتمى إلى بلد (الجزائر) يحترم جرحى ويرفضى أنا»



#### المصادر والمراجع

أندرسون، إنريك. ١٩٩١م، مناهج النقد الأدبى، ترجمة الـتَكتور الطّـاهر أحمـد مكّـى، ط١، القـاهرة: مكتبة الآداب.

حجازى، سمير سعيد. ٢٠٠۴م، مدخل إلى مناهج النقد الأدبى المعاصر، ط١، دمشق: دار التّوفيق. حمادة، إبراهيم. لا تا، مقالات في النقد الأدبى، القاهرة: دار المعارف.

سكوت، ويلبريس. ١٩٨١م، خمسة مداخل إلى النقد الأدبى، ترجمة وتقديم وتعليق الدّكتور عناد غزوان اسماعيل وجعفر صادق الخليلي، العراق: دار الرّشيد للنّشر.

قصّاب، وليد. ٢٠٠٥م، المذاهب الأدبية الغربية؛ رؤية فكرية وفنية، ط١، دمشق: مؤسّسة الرّسالة.

قصّاب، وليد. ٢٠٠٩م، مناهج النقد الأدبى الحديث؛ رؤية إسلامية، ط٢، دمشق: دار الفكر.

عبد الرّحمن، نصرت. ٢٠١۴م، **في النقد الحديث**، ط٣، الأردن: دار جهينة للنشر والتوزيع.

العياد، شكرى محمّد. ١٩٧١م، الأدب في عالم متغيّر، ط١، القاهرة: الهيئة المصرية للتأليف والنشر. نيوتن، ك.م. ١٩٩٤م، نظرية الأدب في القرن العشرين، ترجمة الدكتور عيسع على العاكوب، ط١،

مصر: عين للدّراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية.

مستغانمي، أحلام. ٢٠٠٠م، **ذاكرة الجسد**، ط١٥، بيروت: دار الآداب.

#### المقالات

اكبرى زاده، فاطمه والسّائرين. ١٣٩٣ش، «دراسة سوسيونصيّة في رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي»، مجلة دراسات في اللغة العربيّة وآدابها، السنة الخامسة، العدد ١٩، صص ٢٠-١.

باينده، هاله والسّائرين. ١٣٩۵ش، «سيميائية أسماء الشخصيات في رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي الشخصيتين الرئيسيتين نموذجاً»، مجلة الجمعية الإيرانية للغة العربية وآدابها، السنة ١٣٠، العدد ٢٠٠، صص ٥٨-٣٩.

زودرنج، صديقه وزميلها. ١٣٩۵ش، «وظيفة مكان القصة بتقديم عناصر المقاومة، رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمى نموذجاً»، مجلة الجمعية الإيرانية للغة العربية وآدابها، السنة ١٢، العدد ٣٨، صص ١٩٠-١٤٩.

سامية، حامدى. ٢٠٠٨م، «شعرية النّص الرّوائى فى رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمى»، رسالة ماجستير، بانتة: كلّية الآداب والعلوم الإنسانية لجامعة الحاج لخضر.

صاعدى، أحمد رضا والسّائرين. ١٣٩٢ش، «موازنة بنيـة الاسترجاع الزّمنى فـى روايـة دنيــايين(دو دنيا) تأليف كُلى ترقّى ورواية ذاكرة الجسد تأليف أحلام مستغانمى»، مجلـة الدراسـات القصصـية لجامعة بيام نور، السنة ٢، العدد ٢، صص ٩٠٩-٩٢.

قارة، فلّة وزميلتها. ٢٠١١م، «بناء الشخصية والمكان في رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي»، رسالة ماجستير، قسنطينة: كلية الآداب واللغات بجامعة منتوري.

