# ارزیابی اصالت در فرایند حفاظت از آثار تاریخی ایران: ضرورت توجه به تداوم فرهنگ بومی آفرینش هنری

بهنام پدرام \* محمد رضا اولياء \*\* رضا وحيدزاده\*\*\*

#### چکیده

گوناگونی معیارهای جوامع بشری برای رعایت اصالت در روند حفاظت میراث تاریخی خود به عنوان شاخصهای از تنوع فرهنگی جهانی محترم شمرده شده است. توجه به چنین رویکردهای بومی در غنابخشی به تلقی جهانی از اصالت مؤثر خواهد بود. برای تقویت این فرضیه، نتایج حاصل از بازخوانی نظریه بومی "اصالت وجود" جهت ارتقای روند متداول سنجش اصالت ارائه شده است. برای این منظور نخست ضمن استخراج هفت معیار اصالت مندی از متن آموزههای نظری و سوابق عملی حفاظت، وابستگی هر یک از آنها به چارچوب گفتمان فرهنگی ویژه خود و همچنین محدودیت عمومی ناشی از تمرکز آنها بر تثبیت ابعاد وجودی خاصی از اثر با استفاده از روش استدلال منطقی ارزیابی شد. در مقابل امکان ارائه تعبیری متفاوت از اثر تاریخی به مثابه یک کل جامع و پویا نیز از ورای خوانش مجدد رویکرد اصالت وجودی به مفاهیم کلیدی ادبیات حفاظت همچون زمان و پیکر اثر مورد سنجش قرار گرفت. در نتیجه این مطالعه، توجه به مفهوم "تداوم فرهنگ آفرینش بومی" به عنوان تمهیدی برای تکمیل فرایند ارزیابی اصالتمندی به ویژه در مورد آن دسته از آثار تاریخی که هنوز از حیات اجتماعی پویا در بستر بافتهای شهری و اماکن مذهبی برخوردارند، معرفی شد. توجه به نمودهای عینی حیات اجتماعی پویا در بستر بافتهای شهری و اماکن مذهبی برخوردارند، معرفی شد. توجه به نمودهای عینی این مفهوم در رابطه متقابل میان بخشهای قدیمی و جدید اثر تاریخی (بازسازیها، الحاقات و تعمیرات) انطباق بیشتر روند حفاظت بر ارزشهای بومی و غنای تلقی از اصالت در سطح بینالمللی را در پی خواهد داشت.

كليدواژهها: اصالت، تنوع فرهنگي، تداوم فرهنگي، حفاظت ميراث تاريخي.

<sup>\*</sup> استادیار، دانشکده مرمت، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*</sup> استادیار، دانشکده معماری، دانشگاه یزد.

#### مقدمه

دغدغه اصلی در هر کنش معطوف به حفاظت، بقای موضوع حفاظت (اثر تاریخی) برای نسل کنونی و نسلهای آینده است. در این حالت، چنانچه مشخص شود اثر در روند حفاظت دچار تغییرات بنیادی شده است، کارایی اقدام حفاظتی خود به خود مورد سئوال قرار خواهد گرفت. آنچه بر جای مانده، چیزی متفاوت از موضوع اوّلی است؛ گویی که اثر از اساس حفظ نشده ولو آن که اقدامی به نیّت یا به نام حفاظت از آن انجام گرفته باشد. داوری اصالت باید در هر مرحله از روند حفاظت انجام شود تا کوچک ترین خللی به اثر وارد نیاید. سنت های نظری مختلف به واسطه تعابیری که از امر اصیل ارائه می دهند، بازشناخته میشوند. حفاظت نیز از آنجا که اساسا فرایندی انتقادی است به مفهوم اصالت بسیار وابسته است.

از سوی دیگر تعابیر ارائه شده توسط هر نحله فلسفی در مورد امر اصیل، تنها، در چارچوب همان گفتمان و دستگاه نظری پذیرفته می شود و نتایج حاصل از آن به سهولت، قابل تعمیم به دیگر حوزههای فرهنگی نخواهد بود. از آنجا که نگهداری از ثروتهای فرهنگی، خود، یک رویکرد فرهنگی است، تفاوتهای جدّی در نگرش به حفاظت و نحوه اجرای آن در میان ملل گوناگون می تواند بروز نماید. با این همه، چنانچه این رویکردها بر پایه نظری مدونی قرار داشته باشند، برقراری رابطهای انتقادی و سازنده با ناظران بیرونی نیز میسر خواهد شد. با گذشت نزدیک به دو دهه از تدوین سند نارا، اهمیت موضوع توجه به تنوع فرهنگی در بررسی رعایت اصالت در فرایند حفاظت، بیشتر شناخته شده و منجر به بحثهای جدی در مورد چگونگی اجرای آن شده است. اهمیّت این امر در داخل کشور نیز از طریق رویکرد نخبگان به تدوین اسناد قانونی در زمینه نحوهٔ حفاظت و مرمت بر پایه ارزشهای بومی، آشکار شده است. این مقاله با توجه به نظریه تنوع فرهنگی و با توجه به موضع یکی از جریانهای حکمی که به مدت چند قرن در فضای مشترک مکانی و زمانی خلق بخشی از آثار تاریخی ایران بالیده است، تداوم فرهنگ بومی آفرینش هنری را به عنوان یکی از ابزارهای سنجش اصالت پیشنهاد می کند.

### روش تحقيق

# روش گردآوری دادهها

در این پژوهش دو فرضیهٔ مکمل مطرح شده است: نخست آنکه حفاظت جامع از آثار تاریخی ایران با استفاده از معیارهای موجود ارزیابی اصالت و بدون توجه به تنوع فرهنگی و ارزشهای بومی این آثار ممکن نیست. دومین فرضیه این است که توجه به تداوم فرهنگ بومی آفرینش هنری می تواند از نمودهای رعایت اصالت و موفقیت مداخلهٔ حفاظتی باشد. برای اثبات فرضیهٔ نخست، نسبت به ارزیابی امکان تعمیم اصول و معیارهای بین المللی موجود در زمینه اصالت به مباحث حفاظت از آثار ایرانی اقدام شد. برای این منظور از تحلیل محتوایی ادبیات حفاظت و مرمت در حوزه معیارهای اصالت استفاده شد؛ مفاهیم و گزارههای بنیادی متکی بر گفتمانهای فرهنگی متنوع از متن موافقتنامههای بینالمللی، متون نظری یشتوانهٔ آنها، نقدهای نگاشته شده بر معیارهای موجود ارزیابی اصالت و بالاخره تجارب متفاوت جوامع سنتی آسیایی استخراج شد و مورد ارزیابی مجدد قرار گرفت.

در بخش دوم با رویکرد به دستگاه نظری «حکمت متعالیه» تلاش شد تا با طرح مفاهیم متناسب با نظریه «اصالت وجود» ملاصدرا، امكانات جديدي براي طرح مجدد موضوع اصالت و معیارهای ارزیابی آن از منظری وابسته به موقعیت فرهنگی خاص آثار ایران فراهم آید.

### طرح بحث و تجزیه و تحلیل دادهها

در طرح بحث و جمع بندی دادهها، روشی تاریخی مستخرج از اسلوب استدلال نظری حکمت متعالیه در دو رسالهٔ «خلق اعمال» (صدرالدین شیرازی،۱۳۸۶ج: ۲۳-۱۶) و «اتحاد عاقل و معقول» (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۶ الف: ۴۹-۳۳) مد نظر بوده که به اختصار شامل مراحل زیر است: - بررسی رویکردها و معیارهای موجود و نقد آنها.

- جستجو برای تعریف معیار مکمل با توجه به خاستگاه ارزشی و ابعاد گوناگون وجودی آثار ایران.
- تبیین اهمیت مفهوم «تداوم فرهنگ آفرینش بومی» و ضرورت استفاده از آن به عنوان معیار مکمل.
- سنجش مفهوم پیشنهادی در برابر نظرات معارض و شفافسازی معیار مکمل از طریق معرفی روشهایی برای ارزيابي دقيقتر آن.

تدوین منشور ونیز (۱۹۶۴) نقطه عطفی در تکوین حفاظت آثار تاریخی بود. انسجام ساختاری و یکپارچگی نظری از جمله نقاط قوت این سند است. بیست نفر از مجموع بیست و سه نفر تنظیم کننده متن منشور، از کشورهای اروپایی بودند. تحلیل محتوای منشور ونیز نشانگر تأثیرپذیری عمیق آن از اندیشههای چزاره برندی نشانگر تأثیرپذیری عمیق آن از اندیشههای چزاره برندی است که منشور ونیز برای ارزیابی رعایت اصالت در اقدامات حفاظتی توصیه می کند. رعایت این معیار با روند معمول در نگهداری گروه عظیمی از آثار تاریخی که در زندگی سنتی اقوام مختلف حضوری پویا دارند، در تعارض قرار دارد. اندیشمندانی از کشورهای آسیایی و سایر جوامع سنتی، بارها، منشور ونیز را به سبب «اروپا- محور» بودن فاقد قابلیت داوری اقدامات حفاظتی در سرزمین های ناکهدادانی از کاردادادانی دارند. اندیشمندانی از کشورهای آسیایی و سایر جوامع خود دانستند (Jokilehto, 2006a: 2).

تأکید بر «دست نخوردگی مادی» در توجه به اثر تاریخی به منزلهٔ تبلور مادی یک لحظه غیر قابل تکرار، از شهود و خلاقیت فردی ریشه دارد (برندی،۱۳۸۷: ۳۹-۴۰ و ۴۳). انتخاب فردی هنرمند، فارغ از سنت های اجتماعی، عنصر معرفتشناسانهای است که در اقدامات حفاظتی نیز اهمیت فراوانی دارد. حفاظت آثار خلق شده بر پایه چنین رویکردی نیازمند انتقال و ارائه بی واسطه آنها به دور از هر گونه مداخله یا تعبیر و تفسیری در مورد اثر از جانب مرمتگر است؛ حتی اگر مرمتگر، همان خالق اثر باشد.

در سنت فکری غرب، توجه به فرد انسانی به مثابهٔ تجلّی حقیقت اعلی، از سابقه ویژهای برخوردار است. همسرایان در نمایش آنتیگون به آواز می خواندند: «در این جهان بسی شگفتی است اما شگفت تر از انسان هیچ نیست» (کیا، ۶۵:۱۳۶۹). تراژدی یونانی بر اساس «سرشت پرومتهای»، یا تقابل میان انتخاب فردی و هنجارهای اجتماعی یا معنوی، شکل گرفته است (نصر، ۱۳۸۶: ۲۱۱). این گرایش بومی در غرب، علیرغم تلاشهای شمایل شکنانه، سرانجام توانست با سنت مسیحی هماهنگ شود. « بخشی از دکترین کلیسای رومی، آیینهایی بود که در آنها بر جاودانگی و تقدس بقایای قدیسین تأکید میشد. این آیینها که ابتدا تنها شامل تقدیس جسم قدیسان می شد به تدریج آثار هنری که به بازنمایی زندگی قدیس می پرداخت را نیز در بر گرفت. به بازنمایی زندگی قدیس می پرداخت را نیز در بر گرفت. به رغم عرفی شدن باورهای اروپایی پس از رنسانس، این گرایش حتی در حراج قطعات دیوار برلین نیز قابل تعقیب

است» (Tomaszewski, 2003: 1). فرد انسانی در نگرش دکارتی به عنوان فاعل شناسا همراه با ابزارهای خود فراتر از هر امر متعالی دیگری به اندازه گیری جهان ایستاد و تقابل انتخاب او با هر نوع پایبندی به اسطوره قومی، اجبار زیستمحیطی و یا خاطرهٔ ازلی محور مدرنیته قرار گرفت. سنت تاریخنگاری غرب (یونان) مبتنی بر ثبت نقاط عطف در زندگی انسان برای تغییر سرنوشت خویش است. وقتی او در این حالت به خلق اثری دست می زند که تا به این حد شخصى است، «از عوامل خارجي الحاقي چيزي باقي نخواهد ماند یا اگر بماند مانند حشرهای خواهد بود که در میان صمغ اسیر شده است» (برندی، ۱۳۸۷: ۵۶). با این وجود اشکال دیگری از آثار هنری نیز وجود دارند که باید در چارچوب نظام ارزشی خود حفظ شوند. بودلر دو جنبه متفاوت هنر را چنین توصیف می کند: «کیفیتی ناپایدار و تصادفی، یعنی نیمهای از هنر که نیمه دیگر آن را امر ازلی و تغییرناپذیر تشکیل میدهد» (ناکلین، ۱۳۸۵: ۴۲).

# صورت (فرم) به عنوان معیار اصالت، جایگزین کلاسیک معیار دست نخوردگی مادی

اهالی آتن بقایای یک کشتی باستانی، که معتقد بودند قهرمان افسانهای ایشان «تسئوس» ٔ با آن به وطن بازگشته است، را محافظت می کردند. برای این منظور ،هر از گاهی، تخته های فرسوده کشتی را با قطعات چوبی سالم و نو تعویض می نمودند. این عمل آن قدر تکرار شد که کشتی به مثلی در میان فلاسفه در بحث از اصالت تبدیل شده بود که آیا در وضع موجود حکم همان کشتی تسئوس را دارد يا خير؟ (Plutarch, 2010: 22-23). گروهي به پيروي از هراكليت معتقد بودند به سبب جايگزيني بخش عمده قطعات کشتی، ماهیت آن عوض شده است. گروهی نیز به تبعیت از ارسطو اعتقاد داشتند به دلیل حفظ صورت آن در طى زمان، اثر، واجد همان حقيقت اصيل است. «تقليد صورت» یا محاکات از روشهای ارسطویی آموزش هنر بوده (ضیمران، ۱۳۸۴: ۳۴) که تبلور آن در حفظ صورت تاریخی اثر، ولو به قیمت بازسازی و مداخله در ساختار مادّی آن، در تاریخ مرمت اروپا جایگاه ویژهای داشته است. اختلاف میان نگرش مبتنی بر حفاظت از ماده سازنده و حفاظت از صورت، ناشی از دو دیدگاه متضاد نسبت به زمان و تاریخ است. در نگرش مبتنی بر حفظ صورت، زمان چرخهای است از تولد و مرگ ماده که طی آن، صورت به عنوان حقیقت استعلایی دست نخورده باقی می ماند. در مقابل، نگرش معطوف به حفظ مادّه، زمان را حرکت خطی بی بازگشتی از تولد به سوی مرگ در نظر می گیرد و نگاه چرخهای به زمان را کهنه پرستانه می داند (Dushkina, 2009: 92).

# معیارهای کهن اصالت

در کنار دو گفتمان مورد اشاره در حوزه اصالت یعنی دست نخوردگی ماده و صورت، که به کرات در ادبیات مرمت بازتاب یافتهاست، صورت بندی های دیگری نیز از طرح مساله رعایت اصالت وجود داشته و دارد که به اقتضای آثار مورد حفاظت، عمدتاً در جوامع سنتی مطرح شدهاست. جالب آن است که چنین معیارهایی، بار دیگر برای حفاظت آثار هنری مدرنیستی متأخر و پسامدرن نیز پیشنهاد شده است. نقطه مشترک در شکل گیری چنین رویکردهایی، پرهیز عمدی خالقان و مخاطبان این آثار از توجه به کالبد اثر و حتی تلاش برای کمرنگ کردن وابستگی اثر هنری به ماده میباشد.

#### - استمرار کاربرد به عنوان معیار اصالت

یکی از انتقادات نسبت به تئوری برندی پرهیز از توجه به کاربرد اثر است (برندی، ۱۳۸۷؛ ۳۹). این امر به نگرش مدرنیستی «هنر برای هنر» باز می گردد. در بسیاری از تمدن های کهن، اشیای زیبا در آیین ها جایگاه مهمی دارند و به درک جدیدی از فضا کمک می کند. همکاری بومیان آمریکای شمالی با موزهها در مورد مالکیت قرضی اشیای آیینی نمونهای از پذیرش این واقعیت است که کاربردها اگرچه سلامتی ماده تشکیل دهنده اثر را تهدید می کند اما ابعاد دیگری از پایداری و اعتبار شیء را تضمین می کند اما ابعاد دیگری از پایداری و اعتبار شیء را تضمین در مشهد اردهال نمونهٔ دیگری است که طی آن قالی که در طول سال با حساسیت خاصی نگهداری شده است، در طول سال با حساسیت خاصی نگهداری شده است، کارکردی آیینی می یابد (بلوکباشی، ۱۳۸۰؛ ۸-۲۹).

#### – پایدار ماندن ارزش های نمادین

ساختمان فعلی کلیسای «فانتوفت» نروژ، محصول بازسازی کامل در سال ۱۹۹۵ و پس از آتش زدن سازه چوبی آن توسط شیطانپرستان است. در احیای کلیسا، تمام جزئیات عیناً بازسازی شد (4 & Jrome, 2008: fig 3 . این کار به سبب ارزش نمادین اثر انجام شد. در جریان جنگ تحمیلی تعدادی از مساجد تاریخی اصفهان دچار صدماتی شدند. بازسازی تزئینات این مساجد نیز نمادی از مقاومت و پایداری فرهنگی یک ملت است (تصویر ۱). چنین آثاری در هر سرزمین، شاخص و البته محدود هستند.



تصویر ۱. بازسازی کاشیکاری مسجد حاج محمد جعفرآبادهای پس از وقوع صدمات در حین جنگ تحمیلی، اثر استاد حسین مصدق زاده

## - باز تولید یا تمایل به نو نگهداشتن اثر

نوسازی و بازتولید پیوسته کالبد معبد شینتوی ایزه و را زاپن تحت عنوان حفاظت از خلوص معنوی فضا انجام میشود. نوسازی معبد در فواصل زمانی بیست ساله مرتباً تکرار می گردد (Ford, 2001: 2). در هر مرتبه حدود ۱۳۰۰ درخت از میان بهترین و سالمترین نمونه ها قطع میشود. استادکاران در این مدت غسل کرده و از لباسهایی با الیاف کاملاً طبیعی استفاده می کنند. ریختن قطرهای از خون یک کارگر بر روی چوبها موجب ابطال کار و تعویض قطعه کارگر بر روی چوبها موجب ابطال کار و تعویض قطعه چوب آلوده می شود (9-201: 9-201). تمایل به پاکیزه نگهداشتن و غبارروبی از زیارتگاههای ایرانی مورد دیگری از این رویکرد است که ریگل از آن به عنوان «رزش دیگری» در مقابل ارزش قدمت یادمی کند (Riegl, 1996: 80).

#### - استمرار كنش محيطي

چه در هنر مدرن متأخر و چه در اعصار کهن، اثر هنری نه تنها محصول کنش هنرمند و ماده، بلکه همچنین محصول کنش ماده و محیط بوده است و اصالت در تکمیل روند فرسایش طبیعی اثر جستجو می شود. جوزف بویز را در آثار هنری خود به کار می گرفت، پس از مشاهدهٔ فساد تدریجی آنها در ویترین گالری تیت ٔ رضایتمندانه فساد تدریجی آنها در ویترین گالری تیت ٔ رضایتمندانه گفته بود: «این فرایندها خودمختارانه پیش میروند، همه چیز در تغییر است» (5 :Valentini, 2007). در میان هنرمندان ایرانی پایداری اثر در برابر گزند باد و باران یک ویژگی مثبت و نشانی از صدق نیت است. با این حال اشاراتی به آفرینه های زیبا ولی ناپایدار همچون گلها و اشکال خیال برانگیز ابرها نیز در ادبیات وجود دارد:

دیشب به سیل اشک ره خواب میزدم

نقشی به یاد خط تو بر آب میزدم (حافظ، ۱۳۵۵) آنها در نیایشگاه بودایی هوکی جی (۷۵-۱۹۷۲م). نشان داد که این بنای متعلق به قرن هشتم میلادی، بیش از نیمی از قطعات تاریخی اصلی خود را حفظ کرده است. در حالی که تا آن زمان هفت مرتبه تعمیر شده و در سه مورد به طور کامل پیاده سازی و مجدداً بازسازی و بازآرایی شده بود. لارسن و سكينو (Sekino, 1972: 207-210) هر دو، معتقدند بدون انجام این عملیات منظم و برنامهریزی شده، حفظ این میزان از قطعات چوبی به مدتی بیش از هزار سال ممکن نخواهد بود. در این موارد پیادهسازی و بازآرایی سازهها (بر خلاف معابد شینتو) در فواصل ۴۰۰ ساله انجام شده و سایر تعمیرات موضعی بوده و ضمن آن از قطعات سالم حداكثر استفاده شده است (Larsen et al, 2000: 22-23). بنابراین، برای ژاپنی ها حفظ ساختار اثر و مصالح اولیه اهمیتی حتی بیش از آموزش و انتقال فنون ساخت دارد؛ در کنار حفظ ساختار مادی در جاهایی که ممکن بوده، نسبت به تجربهٔ مجدد

-استمرار فنی به عنوان معیار اصالت: تجربه آسیای شرقی فنون خلق آثار هنری حکم ظرف مناسب برای ظهور باورهای پیوسته به آنها را دارد (هایدگر، ۱۳۸۶: ۲۵–۱۳). ویلیام موریس به عنوان بنیانگذار نهضت احیای صنایع دستی بر ارزش کار خلاقه راستین که با دست انجام شود، تأكيد مى كرد ( Morris, 1919: 1-10). در ژاپن، نيم قرن پیش از تصویب کنوانسیون بینالمللی حفظ میراث غیر ملموس، «فنون حفاظت از آثار تاریخی» به عنوان یکی از ردههای ثبتی میراث فرهنگی شناخته شده بود. موضوع مورد ثبت در این رده، استاد کاران یا کارگاههای سنتی هستند که مجموعهای از فنون مرتبط با معماری ژاپن را به صورت سینه به سینه حفظ می کنند (Saito, 2002: 18). پایداری معماری بومی ژاپن که اساساً از سازههای چوبی آسیب پذیر تشکیل شده، به مراقبت و تعمیرات همیشگی توسط این استاد کاران وابسته است. پژوهش انجام شده توسط سکینو<sup>۷</sup> در مورد قدمت قطعات چوبی و توزیع تاریخی

جدول ۱ . معیارهای موجود جهت ارزیابی اصالت در تجارب جهانی حفاظت و مرمت آثار تاریخی

| وجوه اهميت اثر                                                    | پیشیته شرح در متن موافقتنامه ها<br>یا تجارب عملی صفائت                           | خاستگاه فرهنگی                                    | متيار                     | رديت |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------|------|
| ماده سازتنه /متحصریه فرد بودن<br>لحظه خلق اثر                     | <sub>2</sub> -7 <sub>3</sub> .1934                                               | رماتتي بيسم در ارويا                              | دست تخوردگی<br>مادی       | ,    |
| حفظ ویژگی های فرمی و طرح                                          | ۱۹۹۴- یر <del>ک</del> ن                                                          | یونان باستان (ارسطو)<br>نتو کلاسیسیم              | دست تخوردگی<br>صوری (فرم) | ٧    |
| حقظ رولیط انسانی که اتر، ظرف به<br>ظهور رساندن آنها است.          | همه ۹۰ موزه های یومیان در<br>آمریکای شمالی و استرالیا                            | میرات ملھیں و<br>ایپتی                            | استمرار کاربرد<br>آییتی   | ۳    |
| تاکید بر اثر به متراه یک تماد<br>مذهبی، ملی، قومی، خاتوادگی و _   | پایان جنگ جهانی دوم بازسازی<br>ورشو (یوکیلهتو، ۱۳۸۷: ۳۱۲)                        | میرات مذھیں و<br>اینٹی                            | پایداری ارزشهای<br>تمادین | f    |
| رابطه آییتی میان انسان و ماده                                     | قرن هفتم میلادی، معبد ایوه ژاپن<br>(Inaba, <b>2009</b> : 157)                    | میرات مذہبی و 🖟<br>آییتی                          | بازتوليد مرتب             | ۵    |
| احترام به معیط زیست پیرامون<br>یکپارچگی میان انسان و محیط<br>زیست | یمشی تجارب در موزه های هنر<br>مدرن اروپایی انجام شده است<br>(Valentini, 2007: 5) | جنیش های<br>مدرتیستی متأثر و<br>همچنین الوام بدوی | استموار کنش<br>محیطی      | Þ    |
| حفظ مهارت ها و دانش های مرتبط<br>با پیدایش اثر                    | متسم ۱۹۷۵ بر قانون حقاظت<br>تروتهای فرهنگی ژاپن<br>(Larsen, 1992: 13)            | هرق دور (زاین)                                    | استدرار خون<br>تولید      | ٧    |



تصویر ۲. اجتماع نسل گذشته هنرمندان بومی فعال در زمینه حفاظت آثار تاریخی، مدیران و دوستداران میراث فرهنگی اصفهان. ردیف جلو به ترتیب: عباس بهشتیان، استادکار کاشی تراش گمنام، سید محمّد تقی مصطفوی، استاد سنمار، بدرالدین کتابی، استاد معارفی، دکتر هنرفر و استاد احمد مصدق پور (تصویر از استاد حسین مصدقزاده).

و بازشناسی تکنیک های ساخت اقدام شده است (Akieda, 2001: 9&12). فن سالار بودن فی نفسه در نگاه سنتی جایگاهی ندارد لیکن حکم نردبانی را دارد که سالک را برای رسیدن به افق بالاتر یاری می کند. روح یک اثر هنری یا اصالت و حقیقت غیر ملموس آن، در جایگاهی مافوق تکنیک نشسته است: «پرتاب کمانگیر ذن به واسطه مهارت فنی به هدف نمی نشیند» (هریگل، ۱۳۷۷: ۳۶ و ۱۱۰). با این وجود، در حال حاضر فعالیت اساتید سنتی به فضای حفاظت و مرمت محدود شده است و معماران نسل حاضر ژاپن در طراحی خود توجه چندانی به تجارب سنتی ندارند (Larsen, 1994: 38).

# سیر تلقی توجه به اصالت و ارزش های اصیل آثار تاریخی در ایران

ورود اندیشههای حفاظت مدرن به ایران، موقعیتی حتی جذابتر از کشورهای آسیای شرقی را فراهم نمود. این سرزمین از سنت قوی نظری برخوردار است که در عین

اتکا به صورتهای شفاهی، دارای پشتوانهای از شاهکارهای نوشتاری و آثار مادی دست نخورده نیز میباشد (تصویر ۲). تجربه حفاظت از آثار تاریخی در طی سده اخیر و سیر اندیشه پردازی در این رابطه در ادبیات نوشتاری این رشته، نشان دهنده دریافتهای گوناگون از مفهوم اصالت در نزد پژوهشگران ایرانی است. این دریافتهای متفاوت موجب اتخاذ طیفی از موضعگیری ها نسبت به رویکردهای بین المللي سنجش اصالت- از پذيرش همراه با تأويل و تفسير بر اساس واقعیتهای محلی و پیشنهاد معیارهای تکمیلی گرفته تا نفی مطلق امکان جمع میان معیارهای مدرن و ارزشهای کهن- را در بر می گیرد؛ البته در همه آنها بر لزوم توجه به ارزشهای بومی مندرج در آثار تأکید می شود (فلامکی،۱۳۷۴: ۲۱۴؛ حجت، ۱۳۸۰: ۳۴۶–۳۴۴ و ۳۵۸؛ .(Talebian, 2003: 563: Mandegari, 2003: 371-375 قوانین و متون حقوقی تنظیم شده در زمینه حفاظت میراث فرهنگی ایران از سال ۱۳۰۹ تا حال حاضر نیز متأثر از همین رویکردهای متنوع نسبت به جنبش جهانی حفاظت و دغدغههای بومی در نزد اصحاب میراث

جدول ۲. سیر تلقی از اصالت و معیارهای اصالتمندی در اسناد نظام حفاظت در ایران طی هشتاد سال اخیر

| شیومها و رویگردهای توصیه شده جهت اتجام<br>مداخله حقائلتی                                                                                                               | معیارهای اصالت یا ترتیب<br>اولویت                                                                                     | ارزش های ذکر شده برای<br>میراث فرهنگی                                                      | نام متن و تاريخ<br>تتنايم                | رديت |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|------|
| استفاده از مصالح مشابه<br>حفظ صورت اثر                                                                                                                                 | قرم و ماده سازتده                                                                                                     | تاکید بر تاریخ ملی                                                                         | قانون ۱۳۰۹ متیقات<br>و تخلجانه ۱۳۱۱      | ١    |
| احیای هترهای بومی<br>جاب مشارکت اجتماعی                                                                                                                                | در این مئن توصیه خ <del>اصی</del><br>در این دورد مشاهدم<br>تحی شود                                                    | هیرت از حرکت فرهنگی بشر<br>بقا و رقای هویت فرهنگی<br>جامعه                                 | اساستامه سازمان<br>میرات فرهنگی،<br>۱۳۶۷ | ۲    |
| بازسازی کامل با مصابح مشابه در مورد هنرهای<br>یومی زنده<br>حداقل مداخله و ایجاد تسایز بین بخش های<br>تاریخی و جدید با استفاده از شیوسهای مختلف<br>تفویت مشارکت اجتماعی | روح اتر (تزدیکی روحی<br>معتوی به ارزش های تهفته<br>در اتر) ذرم، مواد تکتیک<br>کاربرد، موقعیت و جایگیری                | تعلوم فرهنگی و تاریخی و<br>بازگرداندن اثر به بطن زندگی<br>اجتماعی                          | بیش توبس متشور<br>طی ۱۳۷۸                | ٣    |
| حداثل مداخله<br>استفاده از تکنیک ها و مصالح سنتی و احیای<br>آبها تا حدامکان<br>پتهان ماندن تکنیک ها و مصالح مدرن                                                       | قرم، مصالح، کاربرد،<br>سنتها، فتاوری، نظام<br>مدیریت، مکان و چیدمان،<br>زیان و جلوه های میرات<br>تاملسوس، روح و احساس | حقظ اعتبار فرهنگی اثر<br>(شامل مجموعه ارزشههای<br>زیباشناختی، طبی و<br>اجتماعی پایدار اثر) | ستداحیات ۱۳۸۸.<br>(ویرایش دوم)           | F    |

فرهنگی شکل گرفتهاست. جدول ۲، به اجمال، معیارهای مطرح شده در متون حقوقی و اسناد تنظیم شده در این حوزه را از ۱۳۰۹ (سند احیاء) معرفی می کند.

# اصالت به منزله حقیقت اثر: سند نارا و بحران نسبی گرایی

بررسی معیارهای گوناگون به کار رفته برای ارزیابی اصالت مندی آثار تاریخی، نشانگر تمرکز هر یک از آنها بر خصوصیات محدودی از اثر است. پارهای از آنها نظیر معیار دست نخوردگی مادی و استمرار کنش محیطی برای کنترل ویژگیهای قابل اندازه گیری تعریف شدهاند. پارهای دیگر همچون بقای فنون ساخت و یا بقای صورت بر ویژگیهایی تأکید دارند که علاوه بر ساختار مادی اثر به دریافت ذهنی و تفسیر انسان نیز وابسته است. معیارهایی همچون تداوم آیینی و وجود نمادین اثر، بیش از کالبد بر جایگاه اثر در خاطره جمعی تأکید دارد. در هر یک از

این برخوردها، اثر، به منزله یک کل یکپارچه که علاوه بر داشتن پیکر مادی دارای کارکردهای فرهنگی و روابط متقابل با آگاهی گروههای انسانی نیز هست، مورد توجه قرار نگرفته و لاجرم بخشی از اثر نادیده گرفته شده و فدای بخش(های) دیگری میشود که توسط معیار ارزیابی برجسته شده است. در این میان فقدان نگاهی جامع که بتواند اثر را با حداکثر اصالت (مقدمه، منشور ونیز ۱۹۶۴) حفظ کند همچنان احساس میشود.

در کنفرانس نارا به سال ۱۹۹۴ که با محوریت اصالت برگزار شد پس از بحثهای پیچیده میان نسل تنظیم کنندگان منشور ونیز ۱۹۶۴ و هواداران نظریه تنوع فرهنگی، سندی به تصویب رسید که طی آن اصالت با «حقیقت اثر» برابر دانسته و امکان ارائه تعابیر مختلف از اصالت، به رسمیت شناخته شد. سند نارا، اعلامیهٔ جهانی تنوع فرهنگی ۲۰۰۱ و کنوانسیون حفظ میراث غیرملموس ۲۰۰۳، امکاناتی را برای حفاظت کیفیات تازهای از موجودیت اثر تاریخی فراهم کردند که معیارهای کمّی منشور ونیز برای رسیدگی به

EXTENSION A

آنها مناسب به نظر نمی رسید (Petzet, 2003: 1-2). با این حال پیچیدگی موجود در تفسیر این میثاق ها استفاده از آنها را با مشكل مواجه نمود. محقّقانی همچون یوکیلهتو و دتسی بردسکی نسبت به سوء استفاده از این متون، به ویژه سند نارا به عنوان دستاویزی برای ارضای میل به بازسازی سبکی هشدار دادهاند .(Dezzi Bardeschi, 2007: 1-3; Jokilehto, 2007: 27) در مقابل بعضی پژوهشگران نیز اصالت را نه به عنوان یک ویژگی ذاتی اثر تاریخی بلکه در حد یک «صفت نسبی» می شناسند که برای بررسی ویژگیهای قابل اندازهگیری اثر (نظیر زمینه و بستر، استادکاری و فن، ماده و فرم) می تواند مورد بهرهبرداری قرار گیرد (-Stovel, 2007: 28 29). این برخورد به پاره پاره شدن مفهوم اصالت و از بین رفتن وحدت وجودی اثر هنری می انجامد. معادل گرفتن اصالت (authenticity) با حقیقت اثر (trueness) به بحران دیگری نیز در حوزه حفاظت آثار منتهی شده است. ارزیابی اصالت بر اساس وفاداری به حقیقت- بر خلاف دست نخوردگی مادی- به غایت پیچیده و وابسته به داوری ذهنی است.

جنگ هفتاد و دو ملت همه را عذر بنه

چون ندیدند حقیقت ره افسانه زدند (حافظ، ۱۳۵۵)

سند نارا بیش از آنکه دارای یکدستی ساختاری ناشی از تفوق یک گرایش نظری خاص باشد، امکان قرائتهای متنوع وابسته به شرایط مکانی- زمانی را فراهم می آورد. به همین سبب درک عمیق آن تنها در پرتو وجود صورتهای مدون از نظریههای متنوع اصالت در فرهنگهای مختلف امکان پذیر خواهد بود که گفتگوی سازنده میان طرفهای کریم، سوره حجرات، آیه ۱۳). قضاوت ابن عربی در مورد ریشه های شمایل نگاری در غرب مؤید امکان دریافت معیارهای محلی اصالت توسط متفکری به ظاهر بیگانه است: «مردم روم هنر نقاشی را به کمال خود رسانیدند زيرا براي أنها طبيعت فردانيّت حضرت عيسي (ع) چنان که در تصویر او بیان شده است بهترین کمک به مشاهده وحدانيّت حقّ است» (بوركهارت، ۱۳۸۶: ۹۴).

#### اصالت وجود

ملاصدرا در خصوص اصالت نظریه ای را مطرح کرد که تا امروز از پذیرش قابل ملاحظهای در سنت فلسفی

ایرانی برخوردار بوده است (آشتیانی،۳۱-۵۲: ۱۳۸۷). این نظریه همچنین به واسطه توجه ویژه به موضوع حرکت و زمان از قابلیت مناسبی برای تعمیم به حوزه مطالعات میراث فرهنگی برخوردار است. در چارچوب نظری حکمت متعالیه، گره کور موجود در سند نارا ۱۹۹۴، حاصل بنای آن بر پایه «اصالت ماهیت» است. «ماهیت» چیزی نیست جز پاسخی که هر کس در برابر پرسش از «حقیقت یک موجود» ارائه می دهد. بدیهی است که در این حالت، ماهیت جز یک امر ذهنی و فاقد اصالت نیست (آشتیانی، ۱۳۷۸: ۱۲۷). تصور جوهری ثابت برای یک اثر، تنها، محصول شيوهٔ خاص كاركرد ذهن انساني است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۶ب: ۱۶-۱۷). ملاصدرا در برابر تلاش برای درک شیء از طریق انتزاع مفاهیم ذهنی از آن، قائل به امکان نوع دیگری از ادراک از طریق تجربه بی واسطه شيء (Ha'iri Yazdi, 1992: p.xii & p.1) يا اتحاد عاقل و معقول است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۶ الف: ۲۱؛ آشتیانی، ۱۳۷۸: ۲۱۴- ۲۱۴). وی در برابر حقیقت شیء یا ماهیت، مفهوم «وجود» را به عنوان امری عینی و حقیقتاً حاضر در خارج مطرح می کند (صدرالدین شیرازی،۱۳۸۴: ۴). به این ترتیب، انتزاع مفاهیم دیگری همچون صورت و یا واقعیت غیرملموس اثر نیز چیزی جز مفاهیم برساخته ذهنی ذیل موضوع ماهیّت نیست که نمی تواند مستقل از وجود شیء مورد بررسی قرار گیرد. از سوی دیگر، هر موجود پیوسته در وضعیتی پویا قرار دارد (مطهری، ۱۳۶۶: ۴۶۰-۴۳۲). به همین دلیل مفاهیم منتزع از وجود نیز نمی توانند شکلی ثابت اختیار کند و در هر لحظه در حال دگرگونی خواهد بود. بر این اساس، آنچه به عنوان صورت، کارکرد و نظائر آن در مورد آثار مطرح میشود، تنها، تصاویری هستند که در لحظات خاص از اثر برداشته شده است. لذا برای درک مختلف فرهنگی در جهان را در پی خواهدا داشت (قرآن صحیح آنها باید حرکت پیوسته شیء مورد توجه قرار گیرد. آز سوی دیگر، نظریه اصالت ملاصدرا- همچون هر نظریه دیگر برخاسته از باورمندی دینی- اصالت در پویش انسانی را در تقابل با طبیعت نمی بیند بلکه بر عکس، این حرکت را بر اساس نسبت میان انسان و هستی محض بررسی می کند. پاره ای از اندیشمندان مرمت مدرن همچون رناتو بونللی تلویحا به چنین موضوعی اشاره نمودهاند: «اثر معمارانه تنها یک سند تاریخی نیست بلکه بیش از آن کنشی برآمده از یک خاستگاه معنوی است» (Carbonara, 1997: 356). به همين دليل پويش انسانی برآمده از چنین خاستگاهی-و اثر هنری به عنوان نتیجه آن- به سبب دارا بودن «جهت مشخص» برای نسلهای بعد

قابل تعقیب و بازشناسی است. این بازشناسی نه بر اساس ثبات و جمود فرمها و نشانهها بلکه بر اساس یک نوع خوانش همدلانه و هرمنوتیکی ممکن خواهد بود.

# یکپارچگی وجودی، توجه به کالبد به جای ساختار مادی

از نگاه حکمت متعالیه، هر موجود می تواند در روند حرکت استکمالی خود مراتب گوناگونی از وجود را طی کند. به اقتضای این حرکت، قوای مادی وی به مرور رو به ضعف می نهد و در مقابل، قوای عقلی وی فزونی می گیرد (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۳: ۳۶–۳۳). بر این اساس، میان قوای عقلی و مادی یک رابطه ظریف و در حقیقت نوعی وابستگی وجود دارد به نحوی که بدن و روح نه دو امر مجزا از یکدیگر بلکه یک کلیت یکپارچه و صورتهای قابل تحویل به یکدیگر هستند که نمایانگر مراتب متفاوتی از وجود میباشند. این امر به ویژه از آنجا اهمیت می یابد که کالبد هر موجود، چیزی جز امکان ویژه آن موجود در مراتب هستى و حد عقلى آن نيست (Khatami, 2003: 17-26). به این ترتیب، تصور یک موجود بدون کالبد ممکن نخواهد بود. آثار انسانی نیز دارای کالبدی (مادی و عقلی) هستند که به واسطه آن تجسم می یابند و در یک سیر زمانی به مرور كامل شده و يا بالعكس، تضعيف شده و محو مي شوند. به این ترتیب، مفهوم «ساختار اثر» کلیتی یکپارچه است که وجود اثر را به ظهور می رساند و بنابراین، تقلیل آن به ماده و یا نادیده گرفتن سیر استکمالی ماده در آن صحیح نخواهد بود. طرح مفهوم كالبد به جاي ماده، امكان برقراري «روابط ارگانیک» میان اجزای اثر را تایید می کند. این امر که یادگاری از سنت حکمی سهروردی است، بدون ایجاد خدشه به یکیارچگی اثر، امکان وجود ابعاد غیر مستقل از شیء (اندامها)- که همکاری آنها با یکدیگر مقوم تداوم حیات موجود باشد- را تایید میکند (آشتیانی، ۱۳۷۸: ۲۳۲-۲۳۳). این مساله یکی از مباحث بسیار مهم در حفاظت بناهای تاریخی و تزئینات وابسته بوده است. فارغ از روابط میان اجزاء در ایجاد ایستایی و یا برقرار مناسبات زیبایی شناسانه، موارد قابل ملاحظهای از نقش ویژه اجزا در تامین کاربریها و روابط مربوط به حیات اجتماعی آثار وجود دارد که بر اساس نظریه های دیگر اصالت - خواه بر اساس تاکید بر ساختار مادی، خواه روابط شکلی و یا ماهیت معنوی اثر- پاسخ روشنی به آنها داده نمیشود. یک سطح تزئینی علاوه بر نقش زیبایی شناسانه یا معنایی،

می تواند در حفاظت کالبد ساختمان نقش اساسی بازی کند. پوششهای کاهگلی، کاشی کاری و یا آجر کاری نمای بیرونی بناهای خشتی، نمونهای از این رابطه اساسی میان پوسته بیرونی و بطن اثر است که در آن پوشش تزئینی علاوه بر آنکه می تواند به تنهایی دارای نوعی موجودیت زیبایی شناسانه فردی در نظر گرفته شود، جزء لاینفک یک کلیت زیبایی شناسانه بزرگتر و متعالی نیز هست. انتخاب نحوه مداخله حفاظتی در روابط میان تزئینات با بناها و بافتهای تاریخی از جهات دیگر نیز بسیار پیچیده بوده و تنها در قالب نوعی رابطه وجودی میان مراتب اعلی و پایین تر قابل توضیح است. به عنوان مثال می توان به کتیبههای قرآنی در بناهای مذهبی، کاشی کاری سر درها، گنبدها و غیره اشاره کرد که نقش پیچیدهای را در ادراک فضایی اثر بازی می کند.

# مفهوم حركت جوهري

در نزد صدرالحكما اصالت هر شيء تنها به واسطه پویایی و حرکت آن شیء در مراتب هستی تحقّق می یابد (خاتمی، ۱۳۸۶: ۱۰۷-۱۰۶). تلقی از میراث فرهنگی به منزله «حضوری پویا و زاینده» مانع از تقلیل آن به مرتبهای پایین تر از واقعیت وجودی آن خواهد شد: مشکلی که غالباً گریبان گیر روشهای حفاظت مبتنی بر تثبیت اثر در وضع موجود می شود. این حرکت جهت یافته و دارای غایت، واقعیتی است که می توان آن را سبک یا شیوه حیات ۹ نيز ناميد (Bourdieu,1984: 2-7). شيوه حيات همچون نخ تسبیحی امکان تبیین وجوه مختلف حیات یک فرد و رفتارهای وی را در لحظات گوناگون فراهم میآورد. به این ترتیب حرکت تاریخی یک شیء به مثابه تغییرات و تحولات مادی و عقلانی به وقوع پیوسته در آن، چه آنها که ناشی از مداخله انسانی بوده و چه آنچه که ناشی از تغییرات طبیعی ماده است، ذیل این حرکت جوهری قرار گرفته و در این قالب دارای ارزش و اصالت خواهد بود. بدیهی است که موجودیت هر ثروت فرهنگی در روند حیات خود متاثر از شیوه حیات اجتماعی بومی خواهد بود که در بستر آن قرار گرفته است و در شرایط مختلف فرهنگی شدت و ضعف می یابد.

# تداوم فرهنگ آفرینش بومی به منزله نمودی از حرکت جوهری در بستر زمان

در روند حفاظت و مرمت، در عین توجه به جلوههای

تعبیر خاقانی در قصیده ایوان مدائن نوعی شناخت، گفتگو و آموختن از آن بداند:

دندانه هر قصری پندی دهدت نو نو

پند سر دندانه بشنو ز بن دندان (ابراهیمی و همکاران، ۱۳۶۹: ۱۴۸).

# تداوم فرهنگ های بومی آفرینش هنری و نسبت میان آن با حرکت تاریخی – ساختاری اثر

على رغم گذشت يک دهه از تدوين سند نارا، آموزش و تداوم ساخت از طریق حفاظت آثار تاریخی در ادبیات حفاظت و مرمت، همچنان مترادف با محاکات ارسطویی است و در راستای تثبیت فرم ارزیابی می شود که معادل با ساخت نسخه بدل است (Jokilehto, 2006b: 2). این نوع نقد با رجوع به آرای افلاطون در مورد محاکات قابل پاسخگویی است. افلاطون آنجا محاکات را رد می کند که انسان بخواهد مصنوع انسانی دیگر را تقلید کند ولی وقتی فرد به کنشی سازگار با هستی دست میزند، حاصل کار وی دیگر تقلید نیست (بینای مطلق، ۱۳۸۶: ۴۷). چنین آثری تجلی از یک جهتگیری کیهانی است که نسبتی را میان اثر و امر مطلق برقرار می کند (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۶ج: ۲۹). درجات سازگاری با هستی محض در آگاهی افراد مختلف یکسان نیست (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۶ الف: ۲۶). موقعیت مکانی- زمانی نیز در این نسبیت تأثیر گذار است به گونهای که نه تنها آثار دو نفر بلکه حتّی آثار دو لحظه متفاوت یک نفر هم نسخه مشابه و عین به عین یکدیگر نخواهد بود.

این امر که ملاصدرا از آن با عبارت «لا تکرار فی التجلّي» ياد مي كند به يكي از آموزههاي سنتگرايان بدل شدهاست (نصر، ۱۳۸۶: ۳۸۱). با این حال، اعتبار اثر نه ناشی از فردیت هنرمند بلکه ناشی از تناسبی است که با هستی برقرار می کند. فرهنگ سنتی با این انتقاد مخالفتی ندارد که بازتولید یک اثر تاریخی هرگز با اصل آن انطباق کامل نمی یابد و هر چند هم که هنرمند عمدا تلاش کند که شباهت بیشتری ایجاد کند بیشتر به جعل و بدل سازی نزدیک میشود. بنابراین اگر تلاشی برای بازتولید نسخههایی از یک اثر هنری صورت بگیرد، هدف نه تکرار مصنوع دست انسان بلکه آن طریق و مقصدی است که عمل هنرمند موجب تجلیاش گردیده است. ایراد دیگری که می تواند بر «مفهوم تداوم فرهنگی» وارد آید، ناشی از مترادف گرفتن مفاهیم تداوم فرهنگی با «باستان گرایی» و «تحجّر» است. دهیو ۱٬ ، نهضت احیای گوتیک در اروپا را فرزند نامشروع حفاظت مى نامد كه ناشى از ناديده

گذرا و وجوه منفرد حیات اجتماعی، می توان سبک های بومی حیات را نیز به عنوان موضوع توانبخشی، باز زنده سازی و در یک کلام حفاظت در نظر گرفت. معیارهایی همچون اصالت ماده و یا صورت، موقعیت اثر را نسبت به یک لحظه تاریخی ویژه ارزیابی می کند و تغییرات حاصل از گذشت زمان در این ویژگی ها را تنها در صورتی که حاصل روند فرسایش طبیعی اثر باشد، قابل قبول خواهند شمرد (Baldini,1996: 55-57). منصور فلامكي مرمت را انتقال اثر به تعادلی پویا (فلامکی،۱۳۷۴: ۲۱۴) و در تقابل با اندیشه تثبیت آن در وضع موجود تعریف می کند (فلامکی،۱۳۷۴: ۲۹-۲۸). او با اشاره به نقش آثار معماری در بازشناسی فرهنگها معتقد است هر اثر تاریخی رفتار محیطی خاص بر آمده از ارزشهای بومی را به مخاطب عرضه می کند (فلامکی،۱۳۷۴: ۵۵ -۵۳). مهدی حجّت با نگاه به منابع اسلامی معتقد به لزوم توسعه روند حفاظت به تجلیات دیگر میراث فرهنگی نظیر غذاها و یا ایدهها است (حجّت، ۱۳۸۰: ۳۵۸). کاظم مندگاری نیز آثار هنر و معماری را نمودی از حیات بومی جامعه میداند که باید بر اساس ارزشهای سنتی شناسایی، حفاظت و بهرهبرداری شوند (Mandegari, 2003: 371-75).

بسیاری از آثار ایرانی به واسطه نوع مواد و مصالح مورد استفاده از همان بدو آفرینش نیازمند نگهداری و تعمير پيوسته هستند (فلامكي،١٣٧٤: ٢٥-٢٥). اين فرایند پیوسته بر اساس سیر حرکت اجتماعی دچار شدت و ضعف می شود. بر این اساس، توجه به پایداری فنون و سنتهای ساخت چنانکه که فن ساخت را به منزله یکی از ابعاد وجودی اثر تاریخی به صورت ماهیتی ثابت در نظر بگیرد با واقعیت تاریخی تجارب معماری بومی ایران در انطباق قرار نمی گیرد. عدم وجود ثبات فنی در روند نگهداری نمونههای بیشمار از آثار تاریخی همچون تعمیر آجرهای لعابدار شوش در طی دوره هخامنشی (Caubet,1992: 223-225) و يا كاربرد مكرر خشت و آجر به جای یکدیگر در تعمیر و توسعه مجموعه میدان امام از عصر صفوی تا حال حاضر (گالدیری،۱۳۶۱: ۱۵) مؤید عدم وجود چنین ثبات ماهیتی و در مقابل نوعی پیوستگی فرهنگی و معرفتی که از شاخصههای هنر و معماری ایران محسوب می شود، می باشد (پرتوی،۱۳۸۰: ۱۸۵–۱۶۵). بنابراین محک زدن اصالت به ویژه در مورد توانبخشی بافت های شهری، فضاهای روستایی و بالاخره میراث مذهبی که از حیاتی پویا برخوردارند، نیازمند سنجههای جدیدی است که مداخله در کالبد تاریخی اثر را، نه تثبیت آن در وضع موجود و نه رونوشتگیری از گذشته، بلکه به

# ضرورت بازشناسی نمودهای عینی تداوم فرهنگ آفرینش هنری

ذکر گوشهای از تجربه توسعه تاریخی بافت اصفهان می تواند در پیشنهاد مولفههای برای انطباق مفاهیم مربوط به حرکت و زمان در حکمت متعالیه بر روند سنجش اصالت مندی مفید باشد. باقر آیت الله زاده شیرازی در تحلیل تحولات تاریخی بافت اصفهان در دوره صفوی معتقد است آنچه در طراحی شهری اصفهان در این دوره اتفاق افتاد، اگرچه با فدا شدن بخشی از اجزای ارزشمند مربوط به عصر سلجوقی همراه بود اما نه تنها موجب تخریب اصالت شهر نشد بلکه به حفظ و ارتقای موقعیت آن به عنوان یک شهر اصیل ایرانی نیز انجامید. وی دلایل این موفقيت را چنين بر مي شمارد (Shirazi,1974: 90-587): ۱- عناصری از بخش قدیمی شهر نظیر مسجد چنان أراسته شد که بتواند همچنان به نقش خود ادامه داده و مستندی از هویت پیش از صفوی شهر باشد.

گرفتن رابطه میان کالبد و روح (ایده) اثر و محصول ايدئولوژيهاي باستان گرايانه ۱۱ است(Maiste, 2008: 129). اظهارات مرحوم استاد همایی در مورد میراث تاریخی کشور به عنوان نمونه یکی از متفکرانی که دوره آموزش را در بستر بومی فرهنگ ایرانی طی کرده است، نشان از تأکید بر تثبیت فرم و یا گونهای از احیا به معنی بازگشت به گذشته از طریق حفاظت و مرمت ندارد: «اگر تجدید زمان ماضی و اعاده معدوم ممکن باشد تجدید عهد نیز امکانپذیر است» (همایی، ۱۳۷۵: ۲۲). یا: «چگونه می توان عوامل نامحدودی را که در تکون تمدن حیرتانگیز عهد صفویه مؤثر بوده دوباره ایجاد کرد» (همایی، ۱۳۷۵: ۲۱). وی جای دیگری در توصیه لزوم تداوم فرهنگی از طریق رجوع به بقایای تاریخی چنین می گوید: « مردم اصفهان دارای حس تصرف و ابتکارند و در مرحله تقلید نمی مانند بلکه از خود تصرفاتی میکنند که غالبا نمودار تقلیدشان بهتر از اصل مرجع تقلید در می آید» (همایی، ۱۳۷۵: ۱۶).

جدول ۳. سرفصلهای پیشنهادی برای بررسی رابطه ایجاد شده میان بخشهای قدیمی و مداخلات جدید به عنوان نمود فیزیکی تداوم فرهنگی بومی آفرینش در تجارب حفاظت آثار تاریخی ایران

| مقاهیم یا آموزدهای<br>صدرایی متناظر | Lepsia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لوع رايطه                                   |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| وحفث وجود                           | هر اثر به ظاهر متفرد در تهایت مصری از یک موجودیت زنده عالی تر یا یک متفار<br>فرهنگی وسیم تر تلقی میشود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | پیوتعهای ارکفیک                             |
| حرکت جوهری                          | بذيرش تغييرات و حتى قرباني شدن بخشي از اجزاي قديسي براي دوام كليت اثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | اج <del>زا</del> ی قربانی شونده             |
| تشکیک مراتب وجود                    | هو یخش قدیمی و جدید نسن داشتن تفاوت در ساختار مادی، فن ساخت و طرح<br>هیچگونه تراحمی برای یکدیگر تدارند بلکه به ارزش یکدیگر می افزایتد این امر تنها<br>در حالتی اتفاق می افتد که طراح مرست و مداخله تاریخی بتواند با درک فرهنگ<br>خلق اثر، بخش های قدیمی و جدید را در یک اتحاد وجودی رشد یابتده ملاحظه<br>کند در قبر این صورت هر توع چیدماتی از دو متصر ظفت تطابق زماتی یا جنسیتی<br>تاگریر به تراحم خواهد اتباهید (تصویر ۱۲) | ههافزایی هستههای قدیسی و<br>بخش های تو      |
| حرکت جوهری                          | تداوم فرهنگ ساخت تنها شامل ایجاد بخش های جدید برای جایگزیدی یخش<br>قدیمی تمیشود بلکه در موارد زیادی مداخله حمایتی خارج از پیکر اثر اتفاق<br>می قدید مشاهده ارتباط و پیوستگی دو بخش دراین حالت کنها با تغییر زلوبه دید<br>تسیت به آنها ممکن خواهد بود (تصویر ۱۵)                                                                                                                                                              | رشد ظمرو فرهنگی اثر<br>(روابط برون ساختاری) |
| اتحاد عاقل و محقول                  | ترمیم بخشهای از دست رفته با احترام به ارزشهای ساختاری<br>(پیموز)ها و تناسبات) یا شتاخت روابط خلاقه کل و جزه (تصویر ۳).                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | روابط درون ساختاری                          |
| لا تكرار فى تبطى                    | هدم بازسازی و تکرار هین به هین بخش های از دست رفته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عدم تزادم زمانی (بر هیز از<br>جعل تاریخی )  |



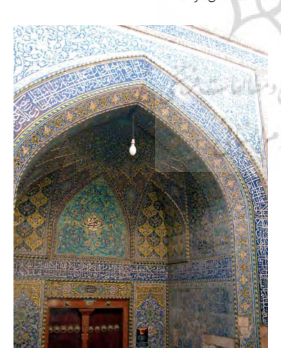
تصویر ۴. روند شکل گیری ارگانیک لایههای تاریخی در کتیبه سر در حمام شاه علی(تصویر از محمد مرتضوی)

 ۲- مرکز توسعه شهر بر روی مرکز کهن قرار نگرفت و به این ترتیب بخشهای جدید ضمن تقویت بافت کهن، هویت شهری خود را در ارتباط با بخش قدیمی تعریف کردند.

نظیر چنین برخوردی را نه فقط در مورد یک شهر بلکه همچنین در مجموعهای از تجارب متنوع تاریخی نگهداری از میراث فرهنگی ایران نظیر تعمیرات مساجد تاریخی بر اساس ارزشهای کهن و یا تشکیل صورت های جدید از یک تابلوی کاشیکاری می توان تعقیب کرد. جدول ۳ آموزههای صدرایی متناظر با ویژگی هایی را که شیرازی در تجربه تاریخی شکلگیری نمونههای هنر و معماری بومی ایرانی در اصفهان برشمردهاست، ارائه می کند. موارد مشابهی از در اصفهان برشمردهاست، ارائه می کند. موارد مشابهی از این جدول را برای ردیابی آرای دیگر نحلههای حکمت نیز می توان تهیه کرد. ویژگی این جدول بازگرداندن موضوع تداوم فرهنگ آفرینش به حوزه ملموس یعنی «نحوه مداخله انسان در ماده» است.



تصویر ۳. کاشیکاری هفترنگ مسجد جامع شاه عباسی، موفقیت هنرمندان بومی در تداوم طراحی اصیل و محدود نگاهداشتن بازسازی، تجربه خوشایند ناشی از لمس یک بافته چهل تکه قدیمی را در مشاهده کننده برمیانگیزد.





تصویر ۵. تاثیر سر در مسجد رحیم خان (چپ) بر طراحی بازسازی سر در مسجد حاج محمد جعفر اثر استاد والیان، نمونه از روابط برون ساختاری اثر

بررسی معیارهای مختلف در نظر گرفته شده برای سنجش اصالت آثار تاریخی نشانگر آن است که تعریف معیار، به مرور، موجب محدود شدن دایره مراقبت از اثر به حوزهای خواهد شد که آن معیار قادر به نفوذ در آن است. بنابراین حفاظت جامع آثار، نیازمند معیارهایی است که بر تمامیت اثر و نه صرفا یکی از نمودهای وجودی آن تأکید کنند. نگاه صدرایی با کنار گذاشتن تلقی ماهیتانگارانه، پیکر مادی اثر و آگاهی برآمده از آن را موضوع واحدی برای حفاظت در نظر می گیرد. فرهنگ آفرینش آثار به مثابه یک رهیافت خاص به تعامل با محیط مادی و یا یک شیوه زیست بومی- و نه فقط یک امر فنی، مهارتی - می تواند از جمله معیارهایی باشد که جامع نگری برآمده از نظریه اصالت وجود را تأمین کند. این رویکرد به جای بریدن اثر از ریشههای حیات فرهنگی(تاکید بر ابعاد ملموس) و یا مداخله غیر منطقی در سیر تاریخی اثر(اصرار بر هویتی غیر ملموس)، تداوم حرکت وجودی یکیارچه اثر را به سمت کمال تعقیب می کند. بنابراین تغییر مواد و مصالح، طرحها، فنون کهن و حتى تغییر کاربری و بستر مکانی اثر، به خودی خود، به معنی وقوع جعل یا دخل و تصرف غیر مشروع نخواهد بود. بر همین اساس سرفصلهایی برای مطالعه رابطه ایجاد شده میان بخشهای قدیمی و مداخلات جدید به عنوان نمونههایی از نمود فیزیکی تداوم فرهنگی بومی آفرینش در تجارب حفاظت آثار تاریخی ایران معرفی شد. ماده پازدهم منشور ونیز بر نقش انسان در فرایند قدمت اثر در قالب لزوم احترام به شواهد اقدامات انجام شده و در راستای حمایت از اثر تاریخی تأکید می کند. با این حال راهکار خاصی برای تداوم رابطه میان اثر و مالکان معنوی آن در این سند بینالمللی پیش بینی نشده است. بازشناسی الگوهای بومی مداخله و ارزیابی اصالت می تواند این کمبود را جبران کند.

# پینوشت

۱- برای تمایز این دو گروه از آثار تاریخی در ادبیات مرمت از دو مفهوم آثار یادمانی و آثار بومی استفاده می شود (Charter of) را برای تمایز این دو گره از تاریخی در ادبیات محوطه پایا نیز یاد (vernacular built heritage, ICOMOS, Mexico, 1999). از یک دو گانه دیگر، شامل محوطه های پویا و محوطه پایا نیز یاد (Declaration of San Antonio, 1996).

- 2 -Theseus
- 3 -The Fantoft Stave Church
- 4 Ise
- 5 Joseph Beuys
- 6 Tate Gallery
- 7 Masaru Sekino

۸- همچنب نگاه کنید به تفسیر آبه ۱۷ سوره انفال «ه مل میت اذر میت و لکن الله رمی»(صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۶-: ۲۹)

- 9 Life Style
- 10- Dehio
- 11- Historicism

#### منابع

- قران كريم. (خلاصه التفاسير). (١٣٥٢). ترجمه مهدى الهي قمشهاي. تهران: انتشارات علمي.
  - أشتياني، جلال الدين. (١٣٧٨). منتخباتي از أثار حكماي الهي ايران. قم: حوزه علميه.
  - آشتياني، جلال الدين. (١٣٨٧). شرح حال و آراي فلسفي ملاصدرا. قم: بوستان كتاب.
- ابراهیمی، جعفر، احمدی، احمد رضا، شعبانی، اسدالله و طاهباز، سیروس. (۱۳۶۹). هزار سال شعر فارسی. تهران: کانون

- پرورش فکری کودکان و نوجوانان.
- برندی، چزاره. (۱۳۸۷). *تئوری مرمت*. ترجمه پیروز حناچی. تهران: انتشارات دانشگاه تهران.
- بلوکباشی، علی. (۱۳۸۰). *قالی شویان*. مناسک نمادین قالی شویان در مشهد اردهال. تهران: فتر پژوهشهای فرهنگی.
  - بور کهارت، تیتوس. (۱۳۸۶). *مبانی هنر اسلامی*. ترجمه و تدوین امیر نصری. تهران: انتشارات حقیقت.
    - بینای مطلق، سعید. (۱۳۸۶). هنر در نظر افلاطون. چاپ دوم. تهران: فرهنگستان هنر.
- پرتوی، پروین. (۱۳۸۰). تداوم تاریخی در معماری و شهرسازی ایران اصول و مفاهیم. صص ۱۶۵–۱۸۶. مجموعه مقالات دومین کنگره تاریخ معماری و شهرسازی ایران. جلد چهارم. تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
  - يوپ، آرتور. (۱۳۸۴). *معماري ايران.* ترجمه غلامحسين صدري افشار. چاپ دوم. تهران: نشر اختران.
- پیرنیا، محمد کریم. (۱۳۸۰). *سبکشناسی معماری ایرانی*. تدوین غلامحسین معماریان. پژوهنده معمار. تهران.
- حافظ شیرازی، شمس الدین محمد. (۱۳۵۵). *دیوان.* تصحیح محمد رضا جلالی نائینی و نذیر احمد. انتشارات امیر کبیر.
- حجّت، مهدی. (۱۳۸۰). *میراث فرهنگی در ایران سیاستها برای یک کشور اسلامی*. تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
- خاتمی، محمود. (۱۳۸۶). *جستارهای صدرایی.* ترجمه: سیف. طباطبایی. طهماسبی. طاهری شهرآیینی. مسعود. محمد تقی. محمد رضا. زهرا: نشر علم.
  - رئيس زاده، مهناز و مفيد، حسين. (١٣٨٣). *بيهوده سخن*. تهران: مولي.
  - صدرالدین شیرازی، محمد. (۱۳۶۳). *رساله حشر*. ترجمه محمد خواجوی. تهران: انتشارات مولی.
  - صدرالدین شیرازی، محمد. (۱۳۸۴). *اسفار اربعه* (سفر اول). ترجمه محمد خواجوی. تهران: انتشارات مولی.
  - صدرالدین شیرازی، محمد. (۱۳۸۶)الف. *رساله اتحاد عاقل و معقول.* ترجمه علی بابایی. تهران: انتشارات مولی.
    - صدرالدین شیرازی، محمد. (۱۳۸۶)ب. *رساله اصالت جعل وجود*. ترجمه علی بابایی. تهران: انتشارات مولی.
      - صدرالدین شیرازی، محمد. (۱۳۸۶)ج. *رساله خلق اعمال*. ترجمه علی بابایی. تهران: انتشارات مولی.
        - ضیمران، محمد. (۱۳۸۴). *فلسفه هنر ارسطو*. تهران: انتشارات فرهنگستان هنر.
        - فلامكي، محمد منصور. (۱۳۷۴). باززنده سازي بناها و شهرهاي تاريخي. تهران: دانشگاه تهران.
      - کیا، خجسته. (۱۳۶۹). شاهنامه فردوسی و تراژدی آتنی. تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.
    - گالدیری، اوژنیو. (۱۳۶۱). *عالیقاپو. ترجمه عبدالله جبل عاملی*. تهران: سازمان ملی حفاظت از آثار باستانی.
      - مطهّری، مرتضی. (۱۳۶۶). حرکت و زمان در فلسفه اسلامی. تهران: انتشارات حکمت.
  - نصر، سید حسین. (۱۳۸۶). در *جست و جوی امر قدسی*. ترجمه مصطفی شهرآیینی. چاپ سوم. تهران: نشر نی.
- نصر، سید حسین و غفاری، حسین. (۱۳۸۶). *ملاصدرا: تعالیم. صص* ۱۹۱-۲۲۸. تاریخ فلسفه اسلامی. تدوین سید حسین نصر و الیور لیمن، جلد سوم. تهران: انتشارات حکمت.
- ناكلين، ليندا. (١٣٨۵). بدن تكهتكه شده قطعه به مثابه استعارهاي از مدرنيته. ترجمه م آهنگر. تهران: حرفه هنرمند.
  - هایدگر، مارتین. (۱۳۸۶). فلسفه تکنولوژی. ترجمه و تدوین شاپور اعتماد. تهران: نشر مرکز.
  - هریگل، اویگن. (۱۳۷۷). *ذن در هنر کمانگیری*. ترجمه ع پاشایی. تهران: انتشارات فراروان.
  - همايي، جلال الدين. (١٣٨١). *دو رساله در فلسفه اسلامي.* تهران: مؤسسه پژوهشي حكمت و فلسفه ايران.
- همایی، جلال الدین. (۱۳۷۵). تاریخ اصفهان مجلد هنر و هنرمندان. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
- Akieda, Yumi Isabelle, (2001), *Translation of Charter for Conservation of Historic Towns and Settlements of Japan the Machinami Charter*, Tokyo National University of Fine Arts and Music, Tokyo.
- Baldini, Umberto, (1996), *Theory of restoration and methodological unity*, pp.355-357, Historical and philosophical issues in the conservation of cultural heritage, Nicholas Stanley Price et al.(ed.), The Getty Conservation Institute, Los Angeles.
- Bourdieu, Pierre, (1984), *Distinction: a social critique of the judgment*, translated by Richard Nice, Harvard University Press, USA.
- Carbonara, Giovanni, (1996), The integration of the image: Problems in the restoration of monuments,

- pp.236-243, Historical and philosophical issues in the conservation of cultural heritage, Nicholas Stanley Price et al.(ed.), The Getty Conservation Institute, Los Angeles.
- Caubet, Annie, (1992), *Achaemenid brick decoration*, The Royal City of Susa, Prudence Oliver Harper, Joan Aruz & Françoise Tallon (eds.), New York.
- Dezzi Bardeschi, Marco, (2009), Il Valore Discriminante Dell'Autenticita' nel dibattito sul restauro prima e dopo nara, Abstracts of "Values and Criteria in Heritage Conservation, International Conference of ICOMOS, ICCROM, Fondazione Romualdo Del Bianco, Florence, 2007, retrieved November 2009 from http://www.fondazione-delbianco.org/seminari/progetti\_prof/prog view.asp?id=269.
- Dushkina, Natalia, (2009), *Historic reconstruction: prospects for heritage preservation or metamorphoses of the theory?*, pp.83-94, Conserving the authentic, Stanley-price and King, N. and J.(eds.), ICCROM.
- Ford, Edward, (1997), *The Theory and Practice of Impermanence: Illusion of Durability*, Harvard Design Magazine, No. 3, retrieved January 2010 from http://mitpress.mit.edu.
- Gillespie, Gary, (2001), *Japan Ise shrine and Selected Norwegian Stave Churches: an Examination of the Definition of Vernacular Architecture*, Thesis submitted to the college of Creative Arts at West Virginia University, Morgantown, West Virginia.
- Ha'iri Yazdi, Mahdi, (1992), *The principles of epistemology in Islamic philosophy: knowledge by presence*, New York: State University of New York Press.
- Inaba, Nobuko, (2009), *Authenticity and heritage concepts: tangible and intangible discussions in Japan*, pp.153-162, Conserving the authentic, ICCROM, Rome.
- Jerome, Pamela, (2008), *An Introduction to Authenticity in Preservation*, APT Bulletin: Journal of preservation technology, 39: 2-3, p.4.
- Jokilehto, Jukka, (2006a) *World Heritage: Defining the outstanding universal value*, City & Time 2 (2): 1., retrieved December 2009 from http://www.ct.ceci-br.org.
- Jokilehto, Jukka, (2006b), *Preservation Theory Unfolding Future Anterior*, Volume III, No. 1, 2006b, retrieved November 2009 from, http://www.arch.columbia.edu/futureanterior/issues.html.
- Jokilehto, Jukka, (2007), *International charters on urban conservation: some thoughts on the principles expressed in current international doctrine*, City & Time 3 (3): 2., 2007, retrieved December 2009 from http://www.ct.ceci-br.org.
- Khatami, Mahmud, (2003), Body-Consciousness: A Phenomenological approach, Existentia, Vol. XIII, pp.17-26.
- Larsen, Knut Einar, (1994), *Architectural Preservation in Japan*, ICOMOS International Committee, Tapir Publishers, Trondheim, Norway.
- Larsen, Knut Einar, Marstein, N., (2000), Conservation of historic timber structures: an ecological approach, Butterworth-Heinemann, UK.
- Maiste, Juhan, (2008), *Changing the past of the future*, pp. 115-138, Place and Location, Naripea, Sarapik and Tomberg, Eva, Virve, Jaak (eds.), Estonian Semiotics Assosiation, Tallinn.
- Mandegari, Kazem, (2003), *Terra: Tradition and Technology*, pp.371-376, Preprints of papers, 9<sup>th</sup> International conference on the study and conservation of earthen architecture, Terra 2003, Yazd, ICHO, Tehran.
- Morris, William, (1919), *Hopes and Fears for Arts, Longmans*, Green and Co., e-text released 2006, retrieved April 2009 from URL: http://www.gutenberg.org.
- Pearlstein, Ellen, Keene, Lionel, (2010), *Evaluating color and fading of red-shafted flicker (Colaptes auratus caler) feathers: technical and cultural considerations*, Studies in Conservation, 55, pp.81-94.
- Petzet, Michael, (2003), Place-Memory-Meaning: Preserving intangible values in monument and sites,
  ICOMOS 14<sup>th</sup> General assembly and scientific symposium, Victoria Falls- Zimbabwe, 2003, retrieved March 2010 from http://www.international.icomos.org.

- Plutarch, (2010), Theseus, retrieved May 2010 from http://classics.mit.edu/Plutarch/theseus. html.
- Riegl, Alois, (1996), *The modern cult of monuments*, in Historical and philosophical issues in the conservation of cultural heritage, Price/ Talley/ Vaccaro, N.S./ M.K./ A.M., The Getty Conservation Institute, Los Angeles.
- Saito, Hidetoshi, (2002), *Introduction to the Cultural Heritage Protection System in Japan*, Cultural heritage cooperation office, Asia/Pacific Cultural Centre for UNESCO, Nara.
- Sekino, Masaru, (1972), *The preservation and restoration of wooden monuments in Japan*, pp.207-210, Preserving and restoring monuments and historic buildings (Museums and Monuments), Paris.
- Shirazi, Bagher, (1974), Isfahan the old; Isfahan the new, in Iranian Studies, V.VII, N.3-4, Part II, pp.586-591.
- Stovel, Herb, (2007), *Effective use of authenticity and integrity as world heritage qualifying conditions*. City & Time 2 (3): 3., retrieved June 2010 from http://www.ct.ceci-br.org.
- Talebian, M.ohammad Hassan, (2003), *On the authenticity of the Chogha Zanbil mud-brick World Heritage Site*, pp. 562-574, Preprints of papers, 9<sup>th</sup> International conference on the study and conservation of earthen architecture, Terra 2003, Yazd, ICHO, Tehran.
- Tomaszewski, Andrzej, (2003), *Tangible and Intangible Values of Cultural Property in Western Tradition and Science*, ICOMOS 14<sup>th</sup> General assembly and scientific symposium, Victoria Falls- Zimbabwe,2003, retrieved March 2010 from http://www.international.icomos.org.
- Valentini, Francesca, (2007), Cesare Brandi's theory of restoration: some principles discussed in relation with the conservation of contemporary art, in Cesare Brandis Teoria del restauro und die Restaurierung in Deutschland heute, Hornemann Institute, 2007, retrieved March 2010 from http://www.hornemann-institute.de/german/epubl\_tagungen12.php.

1

Receive Date : 6/11/2011 Admission Date : 8/6/2011

# Evaluation of the Authenticity in Conservation of Persian Heritage: The Role of Continuity Vernacular Culture in Artistic Creation

Behnam Pedram\* Mohammad Reza Aowliya\*\* Reza Vahidzade\*\*\*

#### **Abstract**

The variety of criteria used in preserving the authenticity during the process of conservation of historical heritage has been itself reckoned as an index of international cultural diversity. Thus, paying a close attention to such vernacular approaches would be effective in deepening the worldwide understanding of the concept of authenticity. To strengthen this hypothesis, the results of reviewing the Sadraean doctrine of principality of the existence were applied to promote the common method of authenticity evaluation. Seven commonly used criteria of authenticity extracted from the theoretical texts of conservation and the practical attitudes were analyzed for their dependence on the specific cultural discourse from which they were arisen and their general limitation in concentration on limited existential dimension of the historic work. In response to this challenge, a feasibility study was accomplished to present a different interpretation of authenticity of historic work as a dynamic unity by reviewing the approach of Sadraean doctrine toward key-terms of historic conservation literature such as time and materiality of heritage. As a result of this study the concept of "continuity of vernacular culture of artistic creation" has been introduced as a new criterion for evaluation of authenticity especially for those monuments which still play a role in the dynamic social life of urban textures or religious places. Respecting the physical manifestations of this concept in the old and new parts of a historic work (i.e. repairs, reconstructions, and additions) would results in further coordination of conservation process and vernacular values as well as deepening of worldwide understanding of the authenticity يرتال جامع علوم انشاني

**Keywords**: Authenticity, Cultural Diversity, Cultural Continuity

<sup>\*</sup> Assis. Prof. in Conservation of Historic and Cultural Properties, Faculty of Conservation, Art University of Isfahan, Iran.

<sup>\*\*</sup> Assis. Prof. in Architecture, Faculty of Architecture, Yazd University, Iran.

<sup>\*\*\*</sup> Ph.D Candidate in Conservation of Historic and Cultural Properties, Faculty of Conservation, Art University of Isfahan, Iran. rezavahidzade@yahoo.com