#### فصلنامه علمی-پژوهشی **(الللی)** *وقطالعتاجتاگی* سال اول، شماره چهارم، بهار ۱۳۹۳

# بررسی کارکردهای خانواده در شکلگیری سبک زندگی اسلامی

محمد عليني\*

#### چکیده

در پژوهش حاضر کارکردهای خانواده در سه بخش کارکردهای زیستی دوانی، کارکردهای تربیتی اجتماعی و کارکردهای مراقبتی حمایتی و کنترلی بررسی شده است. توجه عمیق به آموزههای اسلام در مورد هر یک از کارکردهای خانواده و عمل به دستورات خداوند و پیروی از سیره و سنت معصومین (ع)، زیست مؤمنانهای را سبب می شود که نه تنها در باورها و اندیشهها، بلکه در کردار و رفتار انسانها در زندگی روزمرته شان متبلور می شود. تجلی این تأثیر پذیری از چنین آموزههایی بر کارکردهای خانواده، به شکل گیری سبک زندگی اسلامی در عرصههای گوناگون و در نهایت، به توجیه و تفسیر هویّت فردی و جمعی آنان می انجامد. این پژوهش با بهره گیری از روش اسنادی و کتابخانهای در صدد نشاندادن این نکته است که خانواده به عنوان کوچک ترین و مهم ترین نهاد اجتماعی می تواند - با عنایت به کارکردهای آن بر اساس آموزههای اسلامی — زمینه از شکل گیری سبک زندگی اسلامی و هویت ساز بر اساس آموزههای اسلامی و می توان به جامعهای رو به پیشرفت و توسعه نایل آمد که برکات و شمرات آن، یکایک افراد جامعه، نهادها، گروهها و ساختارهای اجتماعی را در بر خواهد گرفت.

### كليدواژهها

خانواده، کارکردهای خانواده، کارکردهای زیستی ـ روانی، کارکردهای تربیتی ـ اجتماعی، سبک زندگی اسلامی.

<sup>\*</sup> پژوهشگر، دانشجوی دکتری دین پژوهی و عضو انجمن مطالعات اجتماعی حوزه

#### مقدمه

بشر، از آغاز آفرینش، همواره از سبک و سیاق ویژه ای در زندگی پیروی می کرده و همواره در طول زندگی بیروی می کرده و همواره در طول زندگی از روبه رو بوده است. «سبک زندگی» در اصطلاح به معنای شیوه زندگی یا سبک زیستن که باز تاب دهنده گرایش ها و ارزش های یک فرد یا گروه است و یا عادت ها، نگرش ها، سلیقه ها، معیارهای اخلاقی، سطح اقتصادی و ... که با هم طرز زندگی فردی یا گروهی را می سازند، است (مهدوی کنی، ۱۳۸۷: ۵۱).

سبک زندگی از جمله مفاهیم نوپدیدی است که در حوزه های گوناگون مطرح شده و برخی از آن به شیوه و اسلوب زندگی نیز تعبیر کرده اند. این واژه نخستین بار توسط «آلفرد آدل » روان شناس آلمانی به کار گرفته شد و در جامعه شناسی حاصل بسط تأملات «ماکس وبر آ»درباره گروههای منزلت است که آن را عامل انسجام گروهی می داند. در مجموع، تعاریف موجود درباره سبک زندگی را می توان به دو گروه کلی تقسیم کرد:

الف) تعاریفی که سبک زندگی را از جنس «رفتار» دانسته و ارزش ها، نگرش ها و جهت گیری های ذهنی افراد را از دایره این مفهوم بیرون می دانند؛ این رویکرد در جامعه شناسی غالب است؛

ب) تعاریف دیگری که افزون بر رفتار، ارزشها و نگرشها را نیز بخشی از سبک زندگی به حساب می آورند؛ این رویکرد که وجه فردی آن بیشتر است و بیشتر نوعی نظریه پردازی درباره شخصیت آدمی است (فاضلی، ۱۳۸۲: ۶۷-۷۲). در حوزه روان شناسی مطرح می شود و متأثر از دیدگاه آدلر است که بر اساس آن، سبک زندگی را می توان همه رفتارها، افکار و احساسات آدمی در راستای نیل به اهداف اش دانست.

با دقت در این تعاریف می توان گفت که در حوزه جامعه شناسی، سبک زندگی تنها به رفتار محدود و معطوف می شود و جامعه شناسان تنها روحیهٔ جمعی و اجتماعی را مطالعه می کنند، در حالی که در حوزه روان شناسی افزون بر رفتارها، ارزشها و نگرشها را هم در تعریف سبک زندگی دخیل می دانند. به واقع، افراد در زندگی اجتماعی هویت پیدا می کنند، در زمینه اجتماعی هویت پیدا می دهند و از طریق سبک زندگی هویت خود را نشان می دهند.

بیشک، جوامع انسانی در رویارویی با پدیدهها، مسائل و رویدادهای فردی و اجتماعی

<sup>1.</sup> Alfred Adler

<sup>2.</sup> Max Weber

ورای خود، شیوه و سبک زندگی یکسانی نداشته و در دوره های مختلف-از دوره سنتی تا مدرن و پسامدرن-، روشهای گوناگونی را در زیست فردی و جمعی خود دنبال کرده است. نگاهی گذرا به دوره های مختلف و تفاوت سبک زندگی هر دوره، ما را بیشتر با این مفهوم آشنا خواهد ساخت.

در جوامع سنتی هرچند مردم فرصت چندانی برای گزینش روشهای مختلف زندگی داشتند، امّا این روشها چندان متنوع نیست و تفاوت چندانی هم در میان روشهای مختلف وجود ندارد. بیشتر مردم در محیطی که در آن پرورش مییافتند، باقی مانده و جوانان نیز چندان از روشها و سبک زندگی والدین خود فاصله نمی گرفتند.

در مدرنیته این فرایند رو به تغییر نهاد و در دوره پسامدرن آهنگ این تغییرات شتاب گرفت. زندگی نوین و مدرن با افزایش آگاهی و ایجاد فرصت برای ساختن و دوباره ساختن تاریخ زندگی فردی و اجتماعی معنا می یابد (رضویزاده، ۱۳۸۶: ۲۳).

مدرنیته با امکانات خود و از طریق ایجاد تنّوع، فرد را با انتخابهای گوناگون و پیچیده روبهرو میسازد. به اعتقاد گیدنز، ویژگی مدرنیته «پویایی»، «تأثیر جهان گستر» و «تغییر دایمی رسوم سنتی» است. مدرنیته سبب می شود که افراد هر چه بیشتر از قید انتخابهایی که سنّت در اختیار آنان قرار می داد، رها شوند. بدین ترتیب فرد را رودر روی تنوع پیچیدهای از انتخابهای ممکن قرار می دهد.

در زندگی اجتماعی امروزین، مفهوم شیوه زندگی معنای ویژهای یافته است. هرچه نفوذ و کشش سنّت کمتر می شود و هر چه زندگی روزمره بیشتر بر حسب تأثیرات متقابل عوامل محلّی و جهانی بازسازی می شود، افراد بیشتر ناچار می شوند که شیوه زندگی خود را از میان گزینه های مختلف انتخاب کنند (گیدنز، ۱۳۸۱: ۱۵-۲۰).

در دوره پسامدرنیسم صنعتی شدن، رشد اقتصادی و تمکّن مالی فراهم آمده برای فرد و فردیت افراطی هنجار گریز، امکان انتخاب الگوی مصرف آزادانه تری را برای افراد فراهم ساخته است. در این دوران، کنشگری فعّال و عامل در فرایند تغییر، متکثّر و مرکززدایی شده بروز می کند. «شدن دایم» مشخصه انسان مندرج در نظریههای پستمدرنیستی است (رضوی زاده، ۱۳۸۶: ۱۱-۱۲ به نقل از 646: 1999، Katz).

شایان ذکر است که انسانها در طول تاریخ و در دورههای گوناگون همواره، از سبکهای زندگی برخوردار بودهاند. در جوامع سنتی، مردم فرصت گزینش روشهای بدیل زندگی را داشتهاند، با این وجود، برای بسیاری از مردم بدیلها زیاد نبودند و تفاوت چندانی هم در این بدیلها وجود نداشت. آنان تغییرات بنیادینی در روشهای زندگی نسلهای پیش

از خود ایجاد نکردند. بیشتر مردم در محیطی که در آن پرورش یافته بودند، باقی میماندند و برای یک پسر جوان خیلی بعید بود که کار پدرش را دنبال نکند یا برای دختر جوان که همانند مادرش خانهدار نشود.

در مدرنیته این فرایند دستخوش تغییر شد و در پسامدرنیته روند این تغییر شتاب بیشتری گرفت. امروزه برای بیشتر مردم بسیار دور از ذهن و بعید است که پا جای پای پدرانشان بگذارند. بیش از همه، امروزه بسیاری از جوانان در خانواده هستهای سنتی بزرگ نمیشوند و حتی اگر در خانوادهای سنتی پرورش یابند، باز هم بعید است که در همان جایی کار کنند که پدرانشان کار می کردند و چهبسا آن محل کار حتی دیگر وجود نداشته باشد.

به این معنا، مردم امروزه - به تعبیر توماس تسیه (۱۹۸۶)، جامعه شناس آلمانی - به لحاظ فرهنگی رها هستند؛ به این معنا که مردم از قید و بندها و الگوهای سنتی زندگی رها می شوند و دیگر برای مردم ممکن نیست که به طور ارادی به روشی زندگی کنند که پدرانشان زندگی می کردند؛ تصمیمهایی که پدرانشان در خِلال زندگی شان می گرفتند، دیگر کارایی لازم برای انتخابهایی که آنان نسبت به زندگی شان انجام می دهند، ندارند.

این رهاشدگی به لحاظ فرهنگی پدیده ای دولبه است. از جنبه مثبت به معنای آزادی فوق العاده است. انجام دادن همان کاری که والدین و پیشینیان انجام می دادند، دیگر ضروری نیست. فرصت برای تجربه و تکامل آن قدر زیاد شده که تصور آن برای نسلهای پیشین غیرممکن بود. از جنبه منفی، رهاشدگی فرهنگی نه تنها به این معناست که به فرد فرصت تصمیم گیری شخصی داده می شود، بلکه همچنین به این معناست که فرد باید خودش تصمیم بگیرد. این چیزی است که نسلهای پیشین مجبور به انجام آن نبودند. در واقع، امروزه مردم خودشان مسئولیت دارند و در وضعیتی چنین کاری را می کنند که در آن نمی دانند انتخابشان آن را به کجا سوق می دهد. افزون بر این، مردم امروزه بیشتر از همه آگاهند که روش های زندگی متفاوتی و جود دارد. مردم با مسافرت و به مدد رسانه ها بسیار بیشتر از پیش اطلاع دارند که در بیرون از محیط زندگی شان چه چیزی در حال رخ دادن است و این موضوع انتظارات زیادی را به وجود می آورد. با این و جود، هیچ کس نمی تواند آن چیزی بشود که می خواهد باشد و آگاهی از این که امکاناتی «خارج از آنها» و جود دارد که کسی نمی تواند به بدانها دست پیدا کند، می تواند و ضعیت درد آوری به وجود آورد (گیبیزو بوربم، ۱۳۸۱: ۱۰۰-۱۰۷). از ویژگی های زندگی اجتماعی معاصر، ظهور سبکهای گونه گون زندگی است که با انتخاب ها و اعمال فرهنگی نسبتاً ساختیافته از شرایط مادی و محیطی، شغل، در آمد و انتخاب ها و اعمال فرهنگی نسبتاً ساختیافته از شرایط مادی و محیطی، شغل، در آمد و

ز مینه های اجتماعی در ساخت آن مداخله دارند (رضویزاده، ۱۳۸۶: ۴۵).

### ویژگیهای سبک زندگی

سبک زندگی که شیوه زیستن و روش گذران اوقات آدمی است، ویژگیهایی دارد. برخی از ویژگیهای سبک زندگی با اصطلاحهایی مانند پاره فرهنگ، شیوه قومی و انواع الگوهای هنجاری -آداب و رسوم، سنتها، اخلاق و قوانین و مقرّرات اجتماعی - دارای مشتر کاتی است و تا حد زیادی قابل انطباق با هماند. در مقابل، برخی دیگر از ویژگیهای سبک زندگی، آن را از دیگر اصطلاحات متمایز می کند.

# الف) ویژگیهای مشترک

برخی از ویژگی های مشترک سبک زندگی عبارتند از:

- ۱. سبک زندگی اموری را در بر می گیرد که به زندگی انسانها، اعم از بعد فردی و اجتماعی و مادی و معنوی او مربوط می شود: اموری نظیر بینشها و گرایشها که اموری ذهنی یا رفتار درونی هستند و رفتارهای بیرونی و جایگاههای اجتماعی و داراییها که امور عینی اند. بر این اساس امور محیطی و به تعبیری فضا و زمان، و امور وراثتی به لحاظ مفهومی از سبک زندگی بیرون اند، هر چند بر آن تأثیر می گذارند و آن را شکل می دهند؛
- ۲. سبک زندگی همهٔ حوزههای رفتاری و جایگاههای اجتماعی و داراییها را در
   برمی گیرد؛ یعنی حوزههای سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی بهمعنای خاص آن؛
- ۳. سبک زندگی همانند تک تک رفتارهای بیرونی و درونی یا داراییها نیست، بلکه سبک زندگی بر مجموعهای از آنها دلالت می کند. همچنین در بعضی موارد سبک زندگی، مجموعهای نظاممند از رفتارها و داراییهاست؛
- ۴. سبک زندگی به عنوان یک الگوی همگرا به معنای و حدت و کثرت تو أمان مطرح است.
   به بیان دیگر، سبک زندگی نوعی هویت است که می تواند مرزهای یک هویت را تجسّم بخشد.

# ب) ویژگیهای خاص

ویژگیهای اختصاصی سبک زندگی را میتوان در دو مورد زیر خلاصه کرد:

 ۱. سبک زندگی مقولهای فردی و اجتماعی است و بهبیان دیگر، هم می توان آن را در سطح فردی مطالعه و بررسی کرد و هم در سطح اجتماعی؛

۲. شکل گیری سبک زندگی بر محور گرایشها؛ این ویژگی که مهم ترین ویژگی سبک زندگی به حساب می آید، الگو یا مجموعهای از رفتارها، وضعها و دارایی هایی است که برآمده از سلبقه است.

نكته مهم آن است كه با پذيرش سليقهاي بودن زندگي، «انتخابي بودن» آن را پذيرفته ايم. معنای انتخاب ربط رفتارها، وضعها و داراییها به ترجیحها و تمایلها از سوی عاملان است. همچنین با توجه به ینهان بودن «خلاقیت» در مفهوم سلیقه افزون بر گزینش و انتخاب، می توان از خلاقیت و ابداع نیز در توصیف سبک زندگی بهره برد (مهدوی کنی،۱۳۸۷: ۷۳-۸۷).

در نتیجه، می توان انتخابی و گزینشی بودن سبک زندگی از یک سو و خلاقانه و ابداعی بودن سبک زندگی را از سوی دیگر مایهٔ تمایز این مفهوم از دیگر مفاهیم مشابه، مانند فرهنگ، ياره فرهنگ، هو يت و شخصيت دانست.

گفتنی است که از نظر اخلاق اجتماعی، انتخاب سبک و شیوه زندگی از حقوق اساسی فرد بهشمار می آیند. آدمی در عین آزاد بودن در انتخاب شیوه زندگی، مسئول نیز هست، به این معنا که با مقایسه شیوههای گوناگون زندگی، باید بهترین و مناسب ترین شیوه و الگوی زندگی را بیابد و زندگی خود را بر اساس آن سامان بخشد (نایی، ۱۳۸۴: ۶۳ و۱۸۶).

# عناصر و مؤلفههای سبک زندگی

یکی از راههای درک بهتر مفهوم سبک زندگی، بررسی عناصر و مؤلفههایی است که برای سبک زندگی برشمر دهاند. عناصری که زیمل '، وبلن ' و وبر در آثار خود از آنان یاد کردهاند، عبارتند از: شیوه تغذیه، خود آرایی (انواع پوشاک و پیروی از مد)، نوع مسکن (دکوراسیون، معماری و اثاثیه) ، نوع وسیله حمل و نقل و شیوههای گذران اوقات فراغت و تفریح (مهدوی کنی، ۱۳۸۷: ۵۹).

«گردن "» (۱۹۶۳) مؤلفه های سبک زندگی را الگوهای مصرف، نوع لباس، نحوه صحبت، نگرشهای مربوط به نقاط متمرکز علاقهمندی در فرهنگ، مانند امور جنسی، عقلانیت، دین، خانواده، میهن پر ستی، آموزش، هنرها و ورزشها دانسته است.

بوردیو (۱۹۸۴) بررسی سبک زندگی را، نخست مطالعه دارایی کالاهای تجملی یا فرهنگیای میداند که افراد جمع کردهاند؛ مانند خانه، ویلا، قایق تفریحی، ماشین، نقاشیها،

Georg Simmel
 Veblen

<sup>3.</sup> Gordon

<sup>4.</sup> Pierre Bourdieu

کتابها، نوشابهها، سیگارها، عطرها، لباسها و سپس، مطالعه فعالیتهایی که با آن خود را متمایز نشان میدهند، مانند ورزشها، بازیها، تفریحات، لباس پوشیدن، رسیدگی به ظاهر بدن خود، نحوه استفاده از زبان و بودجهبندی.

سگالن (۱۳۷۰)، جامعه شناس فرانسوی، نیز در جمع بندی خود از پژوهش هایش در باب سبک زندگی در محدوده مسائل زناشویی سه محور را ارایه می کند:

١. مسكن (فضاى داخلي خانه و تقسيم فضاهاي عمومي و تفريحي داخلي و خارجي)؛

۲. معاشرت و شبکه روابط خویشاوندی و اتکا در امور و حوادث و تأثیر این روابط بر نوع
 گذران اوقات فراغت؛

۳. نوع نگاه و رفتار در مورد اشتغال زنان و تقسیم کار در زندگی زناشویی.

وی در مورد زندگی در حوزه اقتصادی در خانواده نیز به بررسی نحوه انتقال سرمایهها و الگوهای مصرف و تولید یرداخته است (کاویانی، ۱۳۹۲: ۳۵-۳۷).

### کارکردهای سبک زندگی

کار کردهای سبک زندگی را می توان در دیدگاه ماکس وبر دنبال کرد. به اعتقاد او، سبکهای زندگی افزون بر آن که تفاوت بین گروهی ایجاد می کنند به بر تریهای منزلتی و طبقاتی نیز مشروعیت می بخشند. به باور وی گروهها و منزلت و طبقات از طریق سبکهای زندگی به گروههای مرجع تبدیل می شوند و معیارهای قضاوت اجتماعی و ارزیابی اخلاقی را نیز تعریف می کنند. شایان ذکر است که این اندیشهها در آثار بوردیو نیز دنبال شده است.

دستاورد دیگر وبر را می توان تأکید وی بر کار کرد سبکهای زندگی در جهت انسجام بخشی به محورهای اجتماعی ذکر کرد. در نظر او افرادی که سبک زندگی مشابهی دارند نوعی انسجام گروهی را که بر آمده از شباهت در رفتار و الگوی مصرف است، تجربه می کنند. این انسجام گروهی خود می تواند به «سرمایه اجتماعی» نیز تبدیل شود. همین ویژگی است که سبک زندگی را به یکی از مفاهیم قابل بررسی در نظریه و تحلیل شبکههای اجتماعی بدل می کند (فاضلی، ۱۳۸۲: ۳۰).

# دین و سبک زندگی

با مرور ادبیات رابطه دین با سبک زندگی در علوم اجتماعی به دست می آید که هم بـهلحاظ

تجربی سبکهای زندگی در گذشته و حال از دین تأثیر پذیرفتهانـد و هـم بـهلحاظ نظـری و منطقی رابطه تاثیر و تأثر امکان یذیر است (مهدوی کنی، ۱۳۸۷: ۲۲۸).

در مطالعه دین و تعامل آن با فرهنگ لازم است تا افزون بر بررسی الگوهای رفتاری که بیشتر دینی تلقی میشوند، مانند اخلاق، تجربهها، آیینها و مناسک به دیگر رفتارها در محدوده زندگی روزمره همچون شیوههای گفتوگو، تعارفات و خریدهای روزانه نیز توجه شود. ایان باربور، فیزیکدان و الهیدان مسیحی، معتقد است که یک سنت دینی تنها مجموعهای از باورهای عقلی یا آرا و مفاهیم تجربی نیست، بلکه برای پیروان آن، شیوهای از زندگی بهشمار می آید (باربور، ۱۳۹۲:۳۱).

تأثیر دین بر سبک زندگی هرچند در زمینههای گوناگون تغییر میپذیرد، امّا ارزش جامعه شناختی زیادی دارد. در واقع، می توان نخستین مطالعه جامعه شناختی جدّی درباره تأثیر دین بر سبک زندگی را پژوهش ماکس وبر درباره اخلاق پروتستانی و روح سرمایه داری دانست.

وبر نشان داد که اخلاق پروتستانی چگونه از وضعیت اولیه کالونیستی به وضعیتی تحول یافت که در آن، موفقیت در تکلیف دنیوی می تواند نشانهای از برگزیده بودن و رستگاری پنداشته شود (وبر، ۱۳۷۴: ۱۵۶). در واقع، او محدود کردن مصرف بهواسطه ارزشهای اخلاقی و دینی را یک سبک زندگی توصیف می کند.

در بحث جایگاه دینی در فرایند شکل گیری سبک زندگی می توان از الگوی وبر به عنوان الگوی کنش به معنای عام آن بهره گرفت. بر اساس این الگو، تعامل تمایلات و منابع می تواند انتخابهای فردی و گروهی یا همان کنش را پدید آورد. مجموع این کنش ها، الگوهایی را ترسیم می کند که می توان آن را «سبک زندگی» نامید.

بر این اساس، تمایلات و ترجیحات فردی و جمعی، جهت کنش را تعیین کرده و منابع در دسترس که در پیوند با عوامل ساختاری، فرصتهای زندگی را پدید می آورند، بسترساز بروز کنش خواهند بود (تاسون، ۱۳۸۷: ۲۱۹).

این نتایج در کشورهایی بهدست آمده که دین در عرصه عمومی به شدت تضعیف شده است. بنابراین، بررسی تأثیر دین بر سبک زندگی مردم در کشورهایی که حضور دین در عرصه عمومی و خصوصی پررنگ است، برنامه پژوهشی گستردهای پیش روی محققان قرار می دهد. در مجموع، می توان گفت که سرمایه فرهنگی برآمده از جهان بینی و نظام معنایی دین، در کنار نمادهای آیینی و شعائر دینی می تواند مجموع پیروان یک دین را به صورت

منسجم در شکل دهی ارزشها و هنجارهای اجتماعی و همچنین سلیقهها و ترجیحهای برآمده از آن یاری دهد (فاضل قانع، ۱۳۹۲: ۳۸).

# سبک زندگی اسلامی

در چگونگی تأثیر دین بر سبک زندگی و مؤلفههای آن باید دید که دین خاص بر سبک زندگی چه تاثیری می گذارد. برای مثال، وبر می گوید که کالونیسم، انگیزه و اخلاق لازم را برای ظهور سرمایهداری و سبک زندگی متناسب با آن پدید آورده است.

آنچه مسلم است جهت گیری فرآیند اثربخشی دین از جمله دین اسلام بر سبک زندگی در بالاترین سطح، جهت دهی آن به سوی اهداف غایی دین است که دست کم این تأثیر، تجلّی وجوه یا بخش هایی از آموزه ها و نمادهای دینی به عنوان مؤلفه های سبک زندگی است. همچنین غلبه فرهنگ دین معین، مانند دین اسلام می تواند و حدت نسبی در سبکهای زندگی یک جامعه ایجاد کند و در مقابل تکثر آن می تواند تکثر سبک های زندگی را موجب شود. از آنجا که دین اسلام آئینی فراگیر و فرهنگی -اجتماعی است، می تواند به نوعی در هر امر و فرایند فرهنگی -اجتماعی و از جمله سبک زندگی به صورت مستقیم یا غیر مستقیم تأثیر گذار باشد (مهدوی کنی، ۱۳۸۷: ۲۲۸).

این نکته مهم است که سبک زندگی اسلامی افزونبر رفتارها و کردارها، ارزشها و نگرشها را نیز در بر می گیرد. گر چه دین اسلام به انتخاب افراد در عرصههای گوناگون زندگی بها می دهد، منتهی آنچه مهم است جهت دهی کلی دین به الگوهای رفتاری افراد است که در زندگی روزمره رفتار فرد مسلمان را از غیر مسلمان متمایز می کند. باورها و نگرشهای فرد مسلمان به گونهای است که در رفتارها و کردارهایش در سطحی ترین نگرشهای فرد مسلمان به گونهای آن، نوعی سبک زندگی را رقم می زند که ضمن حق انتخاب و آزادی فرد مسلمان در الگوهای رفتاری و فعالیتهای روزانه، شیوه زندگی را در مسیری مشخص و از پیش تعیین شده، به پیش می برد، به گونهای که نگرشها، ارزشها، عادتها و رفتارهای فرد مسلمان که بنیادهای سبک زندگی وی را تشکیل می دهند، سازنده هویت شخصی او هستند.

# ادبيات خانواده

خانواده، بنیادی ترین و کهن ترین واحد اجتماعی است که مبدأ و منشأ پدید آمدن دیگر واحدهای متوسط و کلان اجتماعی، همچون عشیره، خویشاوندان، قبیله و به طور کلی، جامعه

انسانی به حساب می آید (شرف الدین، ۱۳۸۶: ۸۴).

در بین تمامی نهادها و سازمانهای اجتماعی، «خانواده» نقش ویژه و بسزا دارد. همه کسانی که در باب سازمان جامعه اندیشیدهاند، بر خانواده و اهمیت حیاتی آن تأکید ورزیدهاند. جامعهای که از خانوادههایی سالم برخوردار نباشد، نمی تواند ادعای سلامت کند. همچنین بیشک، هیچ آسیب اجتماعیای نیست که فارغ از تأثیر خانواده پدید آمده باشد (ساروخانی، ۱۳۸۱: ۱۱).

خانواده در طول تاریخ با دگرگونیهایی به شکل امروزی خود رسیده است و ثابت شده که این دگرگونیها تحت تأثیر دگرگونی شرایط اجتماعی بودهاند (نک: اعزازی، ۱۳۸۰: ۱۲-۱۳). پس از آن که خانواده بهصورت یک پدیده و سپس نهاد اجتماعی مطرح شد و با نگاه تاریخی توصیف و تبیین در عرصه خانواده صورت گرفت، جامعه شناسی خانواده یدید آمد.

#### تعريف جامعه شناختي خانواده

خانواده گروهی از افرادی اند که با ارتباطات خویشاوندی به هم پیوند خورده و اعضای بزرگسال آن مسؤلیت مراقبت از کودکان را بر عهده دارند (گیدنر، ۱۳۸۱: ۴۲۴).

جامعه شناسی به موضوع خانواده به طور مستقل و به عنوان یک علقه اساسی پرداخته است. این امر بدان سبب است که در نگاه جامعه شناسان، خانواده یک واحد اجتماعی تمام عیار در نظر گرفته می شود. در جامعه شناسی، خانواده به عنوان یک نهاد اصلی اجتماعی که حیات ویژه ای دارد، با روش عملی مورد پژوهش قرار می گیرد و چگونگی پیدایی خانواده و تطوّر و دگرگونی های آن در طول تاریخ و نیز مسائل و دشواری های خانوادگی و آثار و نتایج اجتماعی بر آمده از آن بر آورد و بررسی می شود. ا

# انواع خانواده

خانواده بر اساس تحقیقات مردم شناختی، ادوار مختلفی را پشت سر گذاشته است و در قالب الگوهای بسیار متنوعی تجلّی و ظهور کرده است. عمده ترین تقسیم بندی ادواری خانواده، انقسام آن به دو نوع هسته ای و گسترده است.

رتال جامع علوم انساني

خانواده هستهای (nuclear family): واحد اولیه خانواده که شامل والدین و فرزندان می شود.

۱. برای آگاهی از تعاریف برخی صاحب نظران علوم اجتماعی و جامعه شناسان از خانواده (نک: ساروخانی، ۱۳۸۰: ۲۷۱)
 همو، ۱۳۸۱(ج): ۱۳۶۶ و ثوقی و نیک خلق، ۱۳۹۱: ۱۷۱).

Burgess and Locke, 1953; MacIver, 1937: 196; Lee and newby ,1995: 282; Mitchell(ed), 1977: 76

این فرزندان می توانند طبیعی یا فرزند خوانده باشند. برخی آن را با خانواده زن و شوهری مترادف می دانند، اما به نظر بسیاری از محققان، خانواده زن و شوهری می تواند بدون فرزند باشد، حال آن که خانوادهٔ هسته ای، مستلزم داشتن فرزند یا فرزندانی است (ساروخانی، ۱۳۸۱: ۲۷۴). خانواده گسترده را می توان گروهی مرکب از سه نسل یا بیشتر دانست که یا در یک مسکن و یا در نزدیکی یک دیگر زندگی می کنند. این خانواده شاید پدربزرگ ها و مادربزرگ ها، برادران و همسرانشان، خواهران و شوهرانشان، عمه ها و خاله ها، عموها و دایی ها، خواهرزاده ها و برادرزاده ها را نیز در برگیرد (گیدن، ۱۳۸۱: ۲۲۶)..

#### سرمايه اجتماعي خانواده

سرمایه اجتماعی حاصل ارتباط دو انسان است که هر آن در حال زایش و گسترش است و به دریای ارتباطات تبدیل می شود (شکریگی، ۱۳۸۹: ۲۱۸). اثر مهم سرمایه اجتماعی ایجاد سرمایه انسانی در نسل بعد است. سرمایه اجتماعی هم در خانواده و هم در اجتماع، نقش مهمی در ایجاد سرمایه انسانی در نسل حال ظهور ایفا می کند. به طور کلی در بررسی عوامل گوناگون توفیق شاگردان در مدرسه، در «زمینه خانوادگی» حیطه یگانهای در نظر گرفته می شود که از لحاظ تأثیر از مدرسه متمایز است.

«جیمز کلمن آ» ضمن آن که زمینه خانوادگی را از نظر تحلیلی به سه جزء قابل تفکیک، یعنی سرمایهٔ مالی، انسانی و اجتماعی تقسیم می کند، توضیح می دهد که سرمایه مالی کمابیش بر اساس میزان ثروت یا درآمد خانواده سنجیده می شود و این نوع سرمایه فراهم آورنده منابع فیزیکی ای است که می توانند به موفقیت دانش آموز در مدرسه کمک کنند. سرمایه انسانی نیز کم و بیش بر اساس تحصیلات والدین سنجیده می شود و بالقوه یک محیط شناختی پیرامون فرزندان به وجود می آورد و ایشان را در یادگیری یاری می دهد. سرمایه اجتماعی خانواده نیز روابطی است که بین بچهها و والدین آنان برقرارمی شود.

به اعتقاد کلمن، سرمایه اجتماعی موجود در درون خانواده که موجب می شود سرمایه انسانی بزرگ ترها در خانواده و هم به حضور بزرگ ترها در خانواده و هم به توجه آنان به کودک بستگی دارد. به باور وی غیبت بزرگ ترها کمبودی ساختاری در

2. James Coleman

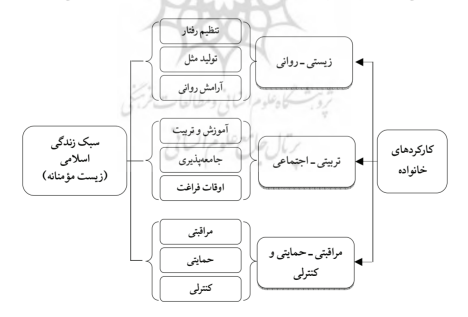
۱. همچنین، نک: بستان، ۱۳۹۰: ۵۶؛ شرف الدین، ۱۳۸۶: ۸۵.

سرمایه اجتماعی خانواده است. او با اشاره به آزمونها و نمونه گیریهایی که در مورد سرمایه اجتماعی خانواده صورت گرفته است، تصریح می کند که دادهها به روشنی حاکی از آناند که سرمایه اجتماعی در خانواده منبعی برای فرزندان خانواده است، درست همانطور که سرمایههای مالی و انسانی چنین اند (تاجیخش،۱۳۸۴: ۷۱ - ۷۷).

### كاركردهاى خانواده

خانواده در الگوهای متنوع آن، همواره کارکردهای گوناگونی داشته است. از نگاه جامعه شناسی برخی از مهم ترین کارکردهای خانواده عبارت اند از: تنظیم روابط جنسی، تولید مثل، حمایت و مراقبت، آموزش و تربیت، جامعه پذیری، عطوفت و همراهی، تأمین پایگاه اجتماعی، کنترل اجتماعی، بر آوردن نیازهای اقتصادی، انتقال کالاهای مادی، پرکردن اوقات فراغت، رشد و تثبیت شخصیت، استمرار تضادهای اجتماعی و ایجاد تغییرات اجتماعی.

در این پژوهش کار کردهای خانواده را در سه بخش کلّی بیان و بررسی شده و به اجمال، دیدگاه اسلام با دقّت و تامل آیات الهی و سخنان پیشوایان مطرح خواهد شد و بر این اساس، تاثیر خانواده در شکل گیری سبک زندگی اسلامی یا زیست مؤمنانه مشخص خواهد شد. الگویی که برای یژوهش در نظر گرفته شده است، در قالب نمودار زیر ارایه می شود.



نمودار (۱): کارکردهای خانواده

# تأثیر کارکردهای خانواده بر شکل گیری سبک زندگی اسلامی

### 1. کارکردهای زیستی ـ روانی خانواده

در این بخش آن دسته از کار کردهای خانواده مورد بررسی قرار می گیرد که به طور اساسی جنبه زیست شناختی دارند، هر چند معانی و آثار اجتماعی گستردهای نیز به همراه دارند. گفتنی است کار کردهای زیستی- روانی در نهاد خانواده می تواند بر شکل گیری سبک زندگی اسلامی تأثیر بگذارد. این کار کردها عبارتند از: تنظیم رفتار جنسی، تولید مثل و آرامش روانی.

#### الف) تنظيم رفتار جنسي

انسانها مانند دیگر جانوران از یک میل جنسی نیرومند برخوردارند که برای ارضای آن به طور طبیعی به سوی جنس مخالف کشیده می شوند. تفاوت انسان با دیگر گونههای جانوری در این است که آدمی همواره با ازدواج به روابط جنسی خود نظم و نظام بخشیده و از هرجومرج جنسی جلوگیری کرده است. بر این اساس است که جامعه شناسان تنظیم رفتارهای جنسی را یکی از کارکردهای اساسی خانواده بر شمرده اند (ستان، ۱۳۹۰).

یکی از مهم ترین دلایل این که در ادیان و به ویژه از، زنای با محارم نهی شده است، پرهیز از درهم آمیختگی نقشها و نسلها است تا خانواده در چارچوب خاص خود شکل بگیرد.

از میان ادیان الهی، دین اسلام بیشترین توجه را به بُعد جنسی زندگی خانوادگی معطوف کرده و این امر را مقدس شمرده است. شهید مطهری ضمن بیان اهمیت دادن اسلام به ازدواج و تبیین قوانین اسلام با توجه به نیازهای انسان در عصر حاضر بیان می کند که دین اسلام اصرار فراوانی دارد که محیط خانوادگی، دارای آمادگی کامل برای کامیابی زن و شوهر از یک دیگر باشد. در این امور زن یا مردی که کوتاهی کند، مورد سرزنش و نکوهش صریح اسلام قرار گرفته است (مطهّری، ۱۳۷۲: ۹۶۶).

علامه طباطبایی نیز در تفسیر المیزان بر این اعتقاد است که آفرینش انسان چنان بوده که زن و مرد در ساختمان طبیعی بدن، مکّمل یک دیگرند و هریک به تنهایی ناقص و نیازمند دیگریاند. این نیاز و احتیاج موجب می شود که زن و مرد به سوی یک دیگر حرکت کنند و سکونت و آرامش یابند. وی این امر را از بزرگ ترین و آشکار ترین نعمت ها و موهبت های عالم طبیعت می داند که ساختمان جامعهٔ بشری بر آن استوار می شود و موجب پیدایی تعاون و

همكاري ميان افراد مي شود (طباطبايي، ١٣٧٤، ج٤: ٢٨٥).

برای آن که رفتار جنسی که بر آمده از میل و غریزه جنسی است در چارچوب قواعد و نظم خاص قرار گیرد، باید شرایط ازدواج دختران و پسرانی که آمادگی لازم برای زندگی مشترک دارند، فراهم شود و با مقابله با سخت گیریهای بی جا و قوانین دست و پاگیر ازدواج، بتوان نیاز جنسی و ارضای طبیعی زن و مرد را در جامعه فراهم آورد و از هرج و مرج جنسی و دوستی های بی ضابطه جلوگیری کرد. برای این امر افزون بر ضرورت همکاری اعضای خانواده به ویژه پدر و مادر با مسؤلان فرهنگی و دینی، تغییر در ساختارهای نهاد خانواده متناسب با آموزه ها و ارزشهای دینی و سهل گیری در امر ازدواج لازم است.

#### ب) توليد مثل

تولید مثل یکی دیگر از کار کردهای زیست شناختی خانواده است که بقای نوع و نسل بشر را تضمین می کند. تولید مثل در خانواده، افزون بر اهمیتی که از نظر بقای نسل انسانی دارد، آثار اجتماعی دیگری همچون مشروعیت بخشی به فرزندان و تعیین پایگاه اجتماعی آنان نیز دارد. مشروعیت بخشی به فرزندان و به تعبیر دیگر، تأمین پدر شرعی برای آنان، خود آثار اجتماعی دیگری مانند انتقال منظم ارث و تداوم نظام خویشاوندی را در پی دارد (ستان،۱۳۹۰:۱۷۰).

اسلام نیز بر لزوم مشروعیت فرزند و آثار آن بهویژه پذیرش مسؤلیت تربیت وی از سوی والدین، انتقال نظام مند ارث و تداوم شبکه های خویشاوندی، تأکید کرده است. امام جعفر صادق (ع) در پاسخ به شخصی که علت حرمت زنا را پرسیده بود می فرماید:

خداوند به جهت مفاسدی که در زنا است، از جمله زوال نظام ارث و قطع شدن سلسله نسب اشخاص، آن را حرام کرده است. چهبسا زنی که مرتکب زنا شده، نمی داند بارداری او مربوط به رابطهٔ جنسی با کدام مرد است و فرزندی که متولد شده پدرش را نمی شناسد و در نتیجه از نعمت پیوند خویشاوندی و آشنایی با نزدیکان بی بهره خواهد بود (شیخ حرّ عاملی، ۱۳۶۷، ۲۵۲).

گفتنی است اثر دیگر تولید مثل در خانواده، تعیین پایگاه اجتماعی فرزند است. جامعه شناسان چندین عامل انتسابی (غیر اکتسابی) را در تعیین پایگاه اجتماعی افراد، یعنی موقعیتی که در سلسله مراتب اجتماعی به دست می آورد، دخیل دانسته اند. این عوامل عبار تند از: طبقه، نبراد، قوم، جنس، سن و تا اندازه ای دین و مذهب. بی شک، خانواده ای که شخص در آن متولد

می شود، شماری از این ویژگیها را به وی منتقل می سازد و از این طریق، پایگاه اجتماعی او را مشخص می کند.

به نظر می رسد اسلام تفاوت افراد در پایگاه اجتماعی منتسب و تأثیر خانواده در تعیّن بخشیدن به این پایگاه را در بیشتر موارد، به عنوان یک واقعیت، مفروض گرفته است. قرآن کریم از مسئله تفاوت پایگاه اجتماعی در جایی که از عوامل اقتصادی سرچشمه گرفته باشد به «اختلاف در جات» یاد می کند و با نسبت دادن آن به خالق هستی، آن را در ردیف سنّتهای اجتماعی قرار می دهد (نک: سورهٔ زخوف: ۳۲). با این همه، بهره گیری ناعادلانه از عوامل یاد شده از دیدگاه اسلام مردود است (بستان، ۱۳۹۰: ۱۹۰).

تولید مثل از کار کردهای مثبت زیستی خانواده به شمار آمده و برای تضمین نسل مسلمانان و بقای جوامع اسلامی، توجه به تولید مثل و افزایش جمعیت اهمیت ویژهای دارد. نکته مهم در استمرار شبکههای خویشاوندی در میان مسلمانان به جهت فرزندآوری و تولید مثل، توجه به کیفیت و تربیت فرزندان و پرورش نسل در کنار کمیت در افزایش جمعیت است تا جامعه از آسیبهای بی توجهی به فرزندآوری صِرف خانوادهها و عدم توجه به پرورش و تربیت فرزندان در امان بماند.

### ج) أرامش رواني

از اهداف مهم ازدواج را می توان به دست آوردن آرامش روانی و سکون قلبی و برقراری روابط عاطفی و اجتماعی بسیار نزدیک زن و شوهر دانست. خداوند در قرآن کریم با تعبیر «رحمت» و «مودّت» چنین فرموده است:

از نشانه های خداوند این است که از نوع خودتان همسرانی برای شما آفرید تا در کنار آنان آرامش یابید و میانتان دوستی و رحمت نهاد. آری، در این نعمت برای مردمی که می اندیشند، قطعاً نشانه هایی است» (سورهٔ روم: ۲۱).

همچنین در آیهای دیگر فرموده است:

اوست خدایی که شما را از نفس واحدی آفرید و همسرتان را از آن پدید آورد تا بدان آرام گیرد (سورهٔ اعراف: ۱۸۹).

در نتیجه برقراری رابطه میان زن و شوهر و به تعبیر دیگر، کشش آنان نسبت به یک دیگر بر سه عامل مبتنی است: ۱. نشانه و هم شکلی آنان در جنبه های جسمانی و روانی که چیزی بیش از همنوعی آنان ست.

۲. تفاوتهای جسمی و روانی زن و شوهر که البته، به ساختارهای هورمونی و جسمی باز می گردد و این تفاوتها سبب می شود تا زن و مرد به هم جذب شده و باهم أنس گیرند. افزون بر این، زمینهٔ مکمل بودن شخصیت آنها برای یک دیگر را فراهم می کند. نشانه و مکمل بودن نیازها، دو عامل مهم در جاذبه میان فردی است (آذربایجانی و دیگران، ۱۳۸۲: ۲۵۶-۲۶۱).

۳. نیاز پیوندجویی در انسان؛ زن و مرد، محرک مثبت برای یکدیگر به شمار می روند و هنگام بروز مشکلات همراه و حامی عاطفی یک دیگرند. زن و مرد با پیوند به هم از ناراحتی های بر آمده از عدم اطمینان به آینده کاسته و رابطهٔ آنان با یک دیگر، ضمن ستایش و تمجید یک دیگرنیازهای روحی و عاطفی را بر آورده می سازند (سالاری فر، ۱۳۹۱:۵۳-۲۰۵).

از کارکردهای مهم و اساسی زیستی- روانی خانواده به دست آوردن آرامش و مودتی است که در سایه ازدواج زن و مرد شکل می گیرد. این کارکرد مثبت خانواده که در آموزههای دینی با تعبیر «مودّت و رحمت» به آن اشاره شده است، سبب تفاهم و محبت همسران در زندگی زناشویی می شود.

رابطه آرامش بخش زن و شوهر که موجب جذب آنان به یکدیگر با پیوند زناشویی می شود و بستر مکمل بودن شخصیت آنان را فراهم می کند و به شکل گیری خانواده ای سالم منطبق بر ارزش ها و آرمانهای دینی می انجامه و در نهایت سود آن به جامعه اسلامی بازگردد و زمینه توسعه پیشرفت را فراهم می سازد.

توجه به هر یک از کار کردهای زیستی-روانی در خانواده و توجه ویژهای که اسلام به آن دارد، می تواند سبک زندگی منطبق بر دستورهای اسلامی را شکل بدهد.

شایان ذکر است برای از بین بردن فاصله و رخنه ای که در کار کردهای مثبت زیستیروانی رخ می دهد، می توان و باید با تکیه بر آموزه های اسلامی و با ارائه آموزشهای
ضروری به هر یک از زوجین در هنگام از دواج - از سوی مراجع ذی صلاح دینی و فرهنگی
- به ارتقای سطح دانش و آگاهی های لازم در زمینه چگونگی تنظیم رفتار جنسی، تولید مثل
و فرزند آوری و به دست آوردن آرامش روانی و سکون قلبی و درونی کمک کرد.

# ۲. کارکردهای تربیتی- اجتماعی

در این جا چند کارکرد مهم خانواده در زمینهٔ تربیتی و اجتماعی آورده می شود. با توجه به

آموزه های اسلام و روایات معصومین (ع) دربارهٔ هر کدام از این کارکردها تأثیر آن را در شکل گیری زیست مؤمنانه یا سبک زندگی اسلامی شاهد خواهیم بود. در ادامه به برخی از مهم ترین کارکردهای تربیتی-اجتماعی خانواده اشاره می شود.

### الف) أموزش و تربيت

خانواده از گذشته محل تعلیم و تربیت فرزندان بوده است. در خانواده گسترده قدیمی آموزش کودکان توسط والدین، پدر بزرگها و مادر بزرگها صورت می گرفته است و این آموزشها بیشتر با فراگیری قرآن کریم و کتابهای دینی و مذهبی آغاز می شد. افزون بر آموزشهای مذهبی، خانواده با انتقال آداب و رسوم و هنجارهای اجتماعی و مذهبی و بهطور کلی فرهنگ، در تربیت فرزندان و اجتماعی کردن آنان نقش بسزایی داشته و دارد.

همهٔ ادیان دربارهٔ تعلیم و تربیت کودکان به خانواده ها توصیه هایی کرده اند، اتما اسلام به مسایل جزیی تعلیم و تربیت توجه کرده و نگاه ویژه ای دارد. از نظر اسلام، تعلیم و تربیت کودک، گام به گام انجام می گیرد و نخستین گام در خانواده برداشته می شود به گونه ای که تا آخرین گام در کنار مدرسه و معلم و دیگر امکانات، همراه کودکان و نوجوانان خواهد بود (بهشتی، ۱۳۷۷: ۱۳۲۷).

در سیرهٔ معصومین (ع)، تربیت کودک پیش از تولدش، یعنی از زمان انتخاب همسر و ازدواج آغاز می شود. با انتخاب همسر تقریبا کانون تربیت رقم می خورد؛ زیرا عوامل مؤثر در تربیت، غیر از فطرت که در اختیار آدمی نیست، یا عوامل وراثتی هستند یا محیطی که با انتخاب همسر، پرونده عوامل وراثتی و بخش مهمی از عوامل محیطی بسته خواهد شد؛ زیرا محیط تربیت را خانواده و اجتماع تشکیل می دهد.

در میان این دو محیط، «خانواده» به دلیل آن که کودک حساس ترین زمان رشد و تربیت خود را در آن می گذراند، مهم ترین نقش را ایفا می کند (داوودی و حسینیزاده، ۱۳۸۹: ۳۶). به دلیل اهمیت تأثیر تربیتی خانواده است که پیامبر اکرم (ص) فرمودهاند: «به هم شأن خود زن بدهید و از هم شأن خود زن بگیرید و برای نطفه های خود جایگاهی مناسب انتخاب کنید» (شیخ حرّ عاملی، ۱۳۶۷، چهج الفصاحه، شر۱۱۳۱).

بر این اساس است که آموزههای اسلام به جهت نقش اساسی و زیربنایی خانواده، به ویژه نقش مادر در تربیت و آموزش فرزندان که به شکل گیری سرمایه انسانی می انجامد، تأکیدهای اساسی و فراوان دارد.

اهمیت این مسئله تا آن اندازه است که اسلام برای پیش از بارداری، دستورهای ویژه در مورد تغذیه مادر، اخلاق وی و نوع رابطه با دیگران-همسر، آشنایان، غریبهها – دارد تا جنین در محیطی سالم و بهدور از هر گونه رذیله اخلاقی و در شرایط کامل سلامت جسم و روح شکل بگیرد. سپس اسلام دستورهای خاصی برای مادر در دوران بارداری تدارک دیده است تا رشد و نمو جنین در بهترین شرایط صورت بگیرد. زمانی که فرزند به دنیا آمد، آموزههای اسلام برای هر مرحله از رشد و تکامل برنامههای ویژهای را در باب تعامل کودک با پدر و مادر، آشنایان، دوستان و دیگران در نظر گرفته است تا پایهٔ اوّلیه سرمایه اجتماعی در درون محیط خانواده به بهترین نحو شکل بگیرد (علینی، ۱۳۹۱: ۳۱).

توصیههایی که اسلام به پدران و مادران در زمینهٔ تعلیم و تربیت فرزندان کرده است و گاه با تعبیر «حقوق فرزند» ابیان شده است، از اهمیت و جایگاه مهم این موضوع حکایت دارد. در روایات اهل بیت (ع) برای فرزند حقوقی بر عهده والدین گذارده شده است که برخمی از آنها عبارتند از:

١. انتخاب نام نيكو براي فرزند؛

۲. سرزنده و گرامی داشتن مادر او؟

٣. توجه به انتسابش به والدين؛

۴. اهتمام به بهداشت و نظافت او؛

۵. تعلیم و تربیت فرزند؛

۶. تغذیه مناسب فرزند؛ ۷. مهرورزی به فرزند؛

۸ اکرام فرزند؛

یاری دادن فرزند در انجام کار نیک (جوادی آملی، ۱۳۹۱: ۲۴۲).

گفتنی است آنچه از آیات و روایات استفاده می شود این است که بیشترین تأکید اسلام در زمینهٔ تعلیم و تربیت فرزندان در محورهای اعتقادات، اخلاق، آداب و مناسک دینی است. در محور اعتقادات می توان به تأکید اولیای دین بر شروع زودهنگام آموزشی عقاید صحیح به فرزندان اشاره کرد.

۱. در این مورد می توان به رساله الحقوق امام سجاد (ع) رجوع کرد.

در این زمینه امام جعفر صادق (ع)فرموده است:

در آموزش احادیث دینی به کودکان و نوجوانان خود اهتمام ورزید، پیش از آن که مرجئه[یکی از فرقههای انحرافی] بر شما پیشی گیرند و عقاید باطل خود را به آنان القا کنند (شیخ عرعاملی، ۱۳۶۷: ۱۸۶۶).

در مورد اهتمام اسلام به تربیت اخلاقی فرزندان می توان به نصایح اخلاقی لقمان حکیم به فرزندش (سوره لقمان: ۱۳-۱۹) و توصیه های اخلاقی امام علی (ع) به فرزندش، امام حسن (ع) (نهج البلاغه، نامهٔ ۲۱) اشاره کرد.

در محور آداب دینی نیز می توان به آموزش قرائت قرآن کریم و آداب پسندیده به فرزندان که از جمله حقوق فرزند بر پدر به شمار آمده است، اشاره کرد (همان، حکمت ۳۹۹) در مورد آداب و سنن دینی می توان چنین گفت که به طور کلی دو دسته آثار جسمانی و روانی بر آداب و سنن متر تب است که بر اساس آن آداب دینی به سه بخش تقسیم شده اند:

 ۱. آدابی که آثار جسمانی آن غالب است. مانند: ختنه کردن، تراشیدن سر کودک و پوشش نوزاد؛

آدابی که آثار روانی آن غالب است. مانند: اذان و اقامه گفتن در گوش راست و چپ
 کودک، دعا برای او و انتخاب نام نیک؛

۳. آدابی که هر دو آثار جسمانی و روانی را دارند، مانند: دقت در انتخاب همسر، آداب معاشرت، عقبقه و صدقه (دارودی و حسینی زاده، ۱۳۸۹: ۶۲).

در محور مناسک عبادی، اهتمام ویژه ای به آشناکردن فرزندان با عبادات به ویژه نماز صورت گرفته است. به والدین توصیه شده که با رعایت نرمی و مدارا و برای تمرین و آمادگی، فرزندان خود را از هفت سالگی به نماز و از نُه سالگی به روزه امر کنند (بستان، ۱۳۹۰: ۱۳۲۰).

همچنین در آموزههای اسلامی افزون بر تربیت دینی به جنبههای دیگری از تعلیم و تربیت فرزندان نیز توجه شده است؛ مواردی مانند آموزش خواندن و نوشتن به فرزندان (نوری، ۱۴۰۸، چ ۱۵) آموزش شنا و تیر اندازی (حرّ عاملی، ۱۳۷۶، چ ۱۹۵) همبازی شدن با فرزندان خردسال (همان: ۲۰۳).

لازم به ذکر است که رعایت نکات پیش گفته می تواند نقش بسزایی در رشد شخصیت فرزندان و آمادگی آنان برای پذیرش نقشهای اجتماعی در سنین بزرگسالی داشته باشد.

در مورد عوامل زمینهساز تربیت صحیح فرزندان در خانواده؛ چهـار روش تربیتـی در سـیرهٔ

معصومین (ع) بیان و بررسی شده است.

۱. محبت: نیاز کودک به محبت و تأمین آن از سوی والدین اساس و پایه تربیت او را شکل می دهد. بر اساس سیره تربیتی معصومین (ع)، محبت و مهر ورزیدن به کودکان یک اصل است و آنان محبت به کودکان را عبادت می دانند. بر این اساس است که پیامبر (ص) هر روز صبح بر سر فرزندان و نوههای خویش دست محبت می کشید (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۹۹: ۱۰۴) اهمیت این امر به گونهای است که مالک می گوید: پیامبر اکرم (ص) به دیدار انصار می رفت و به کودکان آنان سلام می کرد و دست بر سر آنان می کشید و برایشان دعا می کرد (صالحی، ۱۴۱۴ق، ج۹: ۳۷۰) و نیز حضرت در همین راستا فرمودهاند که فرزندان را دوست بدارید و یا آن که فرزندان خود را ببوسید که برای هر بوسه در جهای در بهشت به شما خواهند داد (طبرسی، ۱۴۱۶ق: ۳۲۱) و همچنین فرمودهاند: نگاه محبت آمیز پار به چهرهٔ فرزند عبادت است (نوری، ۱۴۰۸ق، ۱۳۷۰ق: ۱۷۰).

از آنجا که نیاز به محبت یکی از نیازهای اساسی انسانی است، بر آورده شدن آن دارای آثاری از جمله اعتدال روحی-روانی کودک، اعتماد به نفس، اعتماد به والدین، آشنایی با روش مهر ورزی و پیشگیری از انحرافات است.

۲. تأمین امنیت: با عنایت به این که نیاز به امنیت از نیازهای اساسی انسان به ویژه در دوران کودکی و نوجوانی است، تأمین آن از سوی پدر و مادر و این که تکیه گاه و پشتوانهای برای فرزندان باشند، سبب می شود تا فرزندان به ابتکار، خلاقیت و نو آوری رو آورند. بر این اساس است که ائمه معصومین (ع) به تأمین امنیت فرزندان در خانه اهمیت می دادند. ۱

۳. تکریم و احترام: یکی دیگر از نیازهای اساسی انسان، نیاز به احترام و تکریم به ویژه در مورد کودکان و فرزندان است. خداوند در قرآن کریم می فرماید: «به راستی ما فرزندان آدمی را گرامی داشتیم» (سورهٔ اسراه: ۷۰). در سیرهٔ معصومین (ع) نیز تکریم و احترام کودکان با شیوههایی مانند قیام و استقبال در برابر فرزندان به هنگام ورود آنان به مجلس، سلام کردن به کودکان، با احترام صداکردن و عیادت از کودکان مریض و مهم تر از همه شخصیت دادن به کودکان و فرزندان خود نشان داده شده است. ۲

۴. بازی: بازی برای کودک یک نیاز طبیعی است که موجب رشد جسمی، ذهنی، زبانی و

\_

برای نمونه و برای آشنایی بیشتر با سیرهٔ پیامبر(ص) در تأمین امنیت زید بن حارثه، (نک: مجلسی، ۱۴۰۳ق، ج۲۲: ۲۱۵). ۲. در مورد سیره پیامبر(ص) در تکریم و احترام کودکان، نک: مجلسی، ۱۴۰۳ق: ج۳۳: ۲۸۵ و ج ۷۱: ۹۲۷ حکیمی، ۱۳۹۲، ج۰۱: ۵۴۶-۶۳۲.

اجتماعی او خواهد شد. سیرهٔ معصومین (ع) نشان دهنده اهمیت بازی کودکان به ویژه در دوران نخست زندگی و همچنین شرکت بزرگسالان در بازی آنان است. بر این اساس، پیامبر اکرم (ص) گاهی بین کودکان خود، مسابقه دو و کشتی برگزار می کرد. امام صادق (ع) نیز در اهمیت بازی کودکان می فرماید: «بگذار فرزندت تا هفت سال بازی کند و پس از آن هفت سال او را تعلیم و تربیت کن (شیخ حرّ عاملی، ۱۳۶۷، ج۱۵: ۱۹۹۴) امام علی (ع) نیز فرموده اند است: «کسی که فرزندی دارد باید با او کودکی کند (همان: ۲۰۲۳).

چون که با کودکی سر و کارت فتاد هم زبان کودکی باید گشاد

بازی با کودک افزون بر این که وسیلهای برای رشد همه جانبه و هماهنگ کودک است، بسیاری از مشکلات روانی عاطفی وی را حل خواهد کرد و موجب بروز شخصیت او خواهد شد (داوودی و حسینی زاده، ۱۳۸۹: ۹۶).

نخستین و مهم ترین کار کرد مثبت تربیتی- اجتماعی، کار کرد تربیت و پرورش صحیح و درست فرزندان در کنار آموزش و فراگیری دانش های مورد نیاز آنان است. برای تأمین این کار کرد اساسی، ارتقای سطح دانش و آگاهی های پدر و مادر به عنوان عاملان تربیت فرزندان در محیط خانواده و آراسته بودن آنها به فضایل اخلاقی ضروری است تا با علم و عمل خویش بتوانند به خوبی از عهده این مهم بر آیند و سرمایه انسانی ارزشمندی را برای ورود به جامعه اسلامی منطبق با سبک زندگی اسلامی و ایجاد سرمایه اجتماعی فراهم سازند.

### ب) جامعه پذیری

منظور از اجتماعی شدن یا جامعه پذیری (socialization) آن است که یک انسان از بدو تولدش چگونه با جامعه و فرهنگ-ارزشها و هنجارهای آن-انطباق می یابد (رفیع پور، ۱۳۷۸: ۳۵۰).

آنتونی گیدنز اجتماعی شدن را فرایندی می داند که به وسیلهٔ آن از طریق ارتباط با انسان های دیگر، کودک ناتوان به تدریج به انسانی آگاه، دانا و با مهارت در شیوه های فر هنگی که در آن متولد شده است، تبدیل می شود (گیدنز، ۱۳۸۱: ۸۶).

همچنین عوامل اجتماعی شدن زمینه ها یا گروه های ساختار مندند که فرایندهای مهم اجتماعی شدن در درون آنها رخ می دهد. در همهٔ فرهنگ ها، خانواده عامل اصلی اجتماعی کردن کودک در دورهٔ کودکی و نوباوه گی است و عوامل مهم دیگر عبارت اند از گروه های همسالان، مدارس و رسانه های همگانی (همان: ۱۱۵).

جامعه پذیری را از مهم ترین کار کردهای خانواده بر شمردهاند. افراد در این فرایند، نگرشها،

ارزشها و کنشهای مناسب را به منزله عضوی از یک فرهنگ خاص می آموزند و در می یابند چگونه به منزله عضوی از جامعه، نقشی فعال و تأثیر گذار ایفا کنند. تحقق جامعه پذیری مطلوب در گرو پرورش روحی و شخصیتی مناسب و برخورداری از مهارتهای ارتباطی و مهارت رویارویی با مشکلات و بحرانهاست (حق شناس، ۱۳۸۸: ۳۳).

برخی جامعه شناسان، تعلیم و تربیت دینی را که به معنای فرایند انتقال معارف و ارزشهای یک مذهب خاص به فرد است از کار کردهای خانواده به شمار آورده اند که با اندکی تسامح می تواند در ذیل عنوان جامعه پذیری گنجانده شود. کودکان با فراگیری داستانها، اعتقادات و اعمال مذهبی خانواده، ابزار مورد نیاز برای شکل دادن به ذهنیتهای خود نسبت به پرسشهای اساسی زندگی را به دست می آورند (بستان، ۱۳۹۰:۱۳۹۰).

گفتنی است که فرایند جامعه پذیری کودک در خانواده از نخستین روزهای تولد کودک آغاز می شود و حتی برنامه شیردهی به کودک - شیردهی منظم و طبق زمان بندی یا شیردهی در موقع درخواست کودک - بر شخصیت کودک تأثیر می گذارد.

با توجه به این که جامعه پذیری کودکان به وسیله خانواده، بهترین و کامل ترین شکل جامعه پذیری کودکان در جامعه پذیری کودکان در اسلام، باید نظام ارزشی اسلام به طور عام و اهدافی که اسلام از از دواج و تشکیل خانواده، دنبال می کند، به طور خاص مورد توجه قرار گیرند. ا

با عنایت به آموزههای اسلام و بهره گیری از آیات و روایات می توان به این برداشت کلی رسید که با توجه به استعدادهای طبیعی و روانی والدین و احساس تعهد آنان در قبال فرزندان و نیز بهلحاظ دیگر کار کردهای مثبت فردی و اجتماعی خانواده که اسلام به آن توجه دارد، تربیت در محیط خانواده نسبت به شیوههای دیگر جامعه پذیری کودکان اولویت ویژه دارد.

از آن جا که خانواده نخستین و اصلی ترین عامل اجتماعی کردن فرزندان به شمار می آید، ضروری است پدران و مادران بر اساس آموزههای اسلام بتوانند روابط گرم و صمیمی با یک دیگر و دیگران برقرار کنند؛ چرا که این امر به شکل گیری سرمایه اجتماعی درون گروهی در خانواده خواهد انجامید و در عمل، خواهند توانست بر فرایند اجتماعی شدن فرزندان تأثیر گذار باشند. با آموزش عملی والدین، فرزندان در گام بعدی روابط صمیمی با انسانهای دیگر را خواهند آموخت که این امر نیز به شکل گیری سرمایه اجتماعی برون

.

۱. برای نمونه نک: عیسیزاده، ۱۳۹۰- داوودی و حسینیزاده، ۱۳۸۹.

گروهی منجر خواهد شد که آثار و نتایج آن به جامعه اسلامی باز خواهد گشت.

#### ج) اوقات فراغت (leisure)

خانواده، نقطه تمرکز کلیدی در تجزیه و تحلیلهایی به شمار می آید که در باب فعالیت در اوقات فراغت زنان انجام می گیرد؛ زیرا نقش زنان در زندگی خانوادگی بر تجربه و گزینش فعالیت اوقات فراغت تأثیر بسزایی دارد. در روایات معصومین (ع) درباره اوقات فراغت و چگونگی بهره گیری و استفاده بهینه از آن تأکید بسیار شده است. برای نمونه، حضرت علی (ع) فرموده اند:

مؤمن را در برنامه زندگی سه زمان مشخص است: زمانی که در نیایش با پروردگارش می گذرد، زمانی که در آن معاش خود و نیازمندیهای زندگی را اصلاح می کند و زمانی که بین خویش و لذّت و خوشی آنچه حلال و نیکوست، آزاد می گذارد. خردمند را سِرَد که جز در پی سه چیز نرود: زندگی را سروساماندادن، یا در کار معاد گام نهادن و یا گرفتن کام از چیزهای حرام (نهج البلاغه، حکمت ۳۹۰).

همچنین امام کاظم(ع)در روایتی به تقسیم اوقات زندگی به چهار بخش تاکید کرده و می فرمایند:

تلاش کنید که وقت شما چهار ساعت باشد: ساعتی برای مناجات با خدا، ساعتی برای کار زندگی، ساعتی برای معاشرت با برادران و اشخاص مورد اعتماد که شما را از عیبهایتان آگاه کنند و از دل با شما خالص و یک رو باشند و ساعتی که در آن برای لذتهای غیر حرام خویش خلوت کنید (اوقات فراغت) و با این وقت برای دیگر اوقات نیرو بگیرید (حرانی، ۱۳۸۸).

آنچه در آموزههای اسلامی برای تفریح سالم و بازی با کودکان و اهمیت گردش و سیاحت آمده است، در ذیل اوقات فراغت قابل تعریف است که توجه به آن در سبک زندگی تأثیر اساسی خواهد گذاشت و رفتارهایی متناسب با زیست مؤمنانه شکل خواهد گرفت.

یکی از کارکردهای اساسی و مثبت تربیتی-اجتماعی خانواده، اوقات فراغت است که بهره گیری درست از آن می تواند به شکل گیری سبک زندگی اسلامی بینجامد. با عنایت به

آموزههای اسلامی در می یابیم که اوقات فراغت و بهره گیری مناسب از آن می تواند انرژی مثبت و ضروری را برای فرد مسلمان فراهم سازد تا وی با نشاط و شادابی به عبادت و کار و تلاش بپردازد و الگویی مناسبی از یک فرد مسلمان به حساب آید.

گفتنی است آسیبهای مربوط به کار کردهای تربیتی-اجتماعی در خانواده به جهل و نادانی والدین و آلوده بودن آنان به رذایل اخلاقی و تربیتی و عدم ارتباط صحیح با دیگران و بی توجهی به استفاده صحیح از اوقات فراغت - به جهت اشتغال بیش از حد پدر و مادر و افراط و تفریط در مدیریت زمان و عدم استفاده بهینه از زندگی روزمره - بر می گردد که برای مقابله با آن باید به فراگیری دانش و بهره گیری از عقلانیت در زندگی و پرهیز از رذایل و آراستگی به فضایل اخلاقی و تربیتی و استفاده صحیح از اوقات فراغت و برقراری روابط سالم وصمیمی با دیگران پرداخت تا از کار کردهای مثبت تربیتی-اجتماعی در خانواده بهره گرفت.

### ۳. کارکردهای مراقبتی ـ حمایتی و کنترلی

از کارکردهای مطرح در خانواده می توان به مراقبت از کودکان و سالمندان، حمایتهای معیشتی، عاطفی و معنوی و کنترل همسران و فرزندان اشاره کرد.

# الف) مراقبت از کودکان و سالخوردگان

از یک سو ناتوانی نوزادان در محافظت از خود تا چندین سال پس از تولید و از سوی دیگر ناتوانی انسان در دوران سالخوردگی و نیز ناتوانی های ناشی از نقص عضو یا بیماری، ضرورت و اهمیت مراقبت را بیشتر نمایان می کند. مسئولیت قانونی و اخلاقی ایفای این امر در طول تاریخ بر عهده خانواده ها بوده است.

در آموزههای اسلامی بر وجوب شیردادن مادر به فرزند شیرخوار در مواردی که زندگی نوزاد به شیر مادر شده است، تأکید شده است. در مورد سالمندان نیز بر لزوم احسان به والدین (سورهٔ احقاف: ۱۵؛ سورهٔ نحل: ۹۰ وسورهٔ نساء: ۳۶) و خودداری از هر رفتار و سخنی که موجب رنجش آنان شود، تأکید شده است.

در راستای احیا و تقویت کارکردهای مثبت مراقبتی در خانواده شایسته است از یک سو به نقش ارزشمند مادر در تربیت و پرورش فرزندان در محیط خانواده بها داده شود؛ این امر نه تنها با تکیه بر آموزههای اسلامی و سیره معصومین (ع)امکان پذیر است، بلکه در عمل نیز

باید به تشویقهای عملی مانند بیمه خانه داری برای مادران بیانجامد. از سوی دیگر برای تثبیت و تقویت کار کردهای مراقبتی از سالمندان، به ویژه پدربزرگ و مادربزرگها در محیط خانواده و در میان اعضای خویشاوند راهکارهای عملی اندیشیده شود که این امر همدلی و همراهی سازمانهای دولتی و غیر دولتی و خانواده ها را می طلبد تا امر مراقبت به بهترین وجه در خانواده صورت گیرد که نتیجه مثبت آن به جامعهٔ اسلامی باز خواهد گشت.

#### ب) حمایتهای معیشتی، عاطفی و معنوی

خانواده در پهنه تاریخ، یک واحد اقتصادی نیز بوده است که اعضای آن برای تأمین نیازهای معیشتی مشترک با یکدیگر همکاری می کردهاند. در جوامع صنعتی معاصر، خانواده کار کرد اقتصادی خود را در بُعد تولید تقریباً از دست داده و به واحد مصرف کالا و خدمات تبدیل شده است.

در اسلام، حمایت متقابل زن و شوهر از حیث معیشتی به عنوان یکی از کار کردهای خانواده مفروض گرفته شده است. تأکید فراوان آموزه های اسلام بر ارزش هایی چون احسان به والدین و خویشاوندان، همکاری و تعاون در کارهای نیک و صلهٔ ارحام در معنای وسیع آن که دربر گیرنده انواع کمکها نیز می شود، ابعاد دیگر عنایت اسلام به این کار کرد را به نمایش می گذارد.

به باور بسیاری از جامعه شناسان، با توجه به این که نهاد خانواده در جوامع صنعتی معاصر بسیاری از کارکردهای پیشین خود را از دست داده است، ولی ارضای نیازهای عاطفی مهم ترین کارکردی است که می تواند بقای خانواده را در این جوامع تضمین کند.

والدین و فرزندان نقش بسیار مهمی در ارضای نیازهای عاطفی متقابل ایفا می کنند. اهتمام اسلام به بر آوردن نیازهای عاطفی فرزندان و والدین از شواهد فراوانی برخوردار است. از یک سو سفارشهای فراوان درباره ابراز محبت والدین نسبت به فرزندان و همبازی شدن با فرزندان خردسال شده که به طور ضمنی بر نقش مهم حمایت عاطفی والدین از فرزندان در رشد شخصیت آنان دلالت دارد و از سوی دیگر سفارشهای فراوانی نیز نسبت به نیکی و احسان به والدین وارد شده است.

یکی دیگر از کارکردهای مهم و مورد انتظار از خانواده در دیدگاه اسلام، همیاری و حمایت معنوی اعضای خانواده از یک دیگر است. اولیای دین در جهت گسترش فرهنگ در جامعه، عنایت ویژهای به این کارکرد داشتهاند.

در برخی روایات آمده است که از ویژگیهای همسر مناسب آن است که همسرش را در بندگی و اطاعت خداوند و انجام وظایف دینی یاری کند (شیخ حرّ عاملی،۱۳۷۶، ج۱۴: ۱۴و۲۴).

از جمله ویژگیهای دوران مدرنیته تغییر و تحدید نهاد خانواده است. این امر به گونهای است که خانواده گسترده، جای خود را به خانواده هستهای داده است. عواملی مانند اشتغال زنان، موجب بی توجهی و دست کم، کم توجهی به کار کردهای عاطفی و معنوی در خانواده می شود. برای کم کردن فاصله و پر کردن خلأ به وجود آمده نیاز است تا در کنار توجه دادن والدین به ویژه مادر با عنایت به آموزههای اسلامی، این کار کرد مثبت به صورت امر نهادینه شده در سطح جامعه اسلامی در بیاید. در این جهت هماهنگی مسئولان فرهنگی و تبلیغات رسانه ها به ویژه رسانه صوتی-تصویری می تواند راهگشا و کارگشا باشد.

### ج) کنترل همسران و فرزندان

کنترل اجتماعی یکی از کارکردهای مهم خانواده است که از راه نظارت مستقیم خانواده بر رفتار اعضا و یا بهطور غیر مستقیم به عنوان پیامد کارکردهایی چون ارضای نیازهای جنسی و عاطفی، حمایت، مراقبت و جامعه پذیری تحقق می یابد.

در کنترل همسران، کنترل مستقیم هر یک از دو زوج بر رفتارهای طرف مقابل بهویژه رفتارهای جنسی خارج از چارچوب ازدواج، امری است که در بسیاری از فرهنگهای گذشته و حال به چشم میخورد و به شیوه مستقیم و غیر مستقیم صورت می پذیرد.

در شماری از آیات و روایات از ازدواج با کلمه «احصان» تعبیر شده است که از واژه «حِصن» به معنای دژ و قلعه مشتق شده و اشارهای تلویحی به این مطلب دارد که هر یک از دو همسر برای دیگری به منزله دژ و قلعه ای اند که دیگری را از خطر افتادن در ورطهٔ انحرافات جنسی، نگاه می دارند (سورهٔ نساء: ۲۴-۲۵) و همچنین آیه شریفهای (نک، سورهٔ بقره: ۱۸۷) که زنان را لباس مردان و مردان را لباس زنان معرفی کرده، به این نکته اشاره دارد که همچنان که لباس، زشتی ها و شرمگاه انسان را می پوشاند و موجب زینت و حفظ آبروی او می شود، زن و شوهر نیز با ارضای متقابل نیاز جنسی و پیش گیری از انحرافات، زشتی های هم دیگر را می پوشانند و به این لحاظ، زینتی برای یک دیگر اند (قطب، ۱۲۰۸ق: ۱۷۴).

شایان ذکر است که غیرتورزیِ جنسی از مؤلفه های اخلاق جنسی است که بروز و رشد آن پیش از هر جای دیگری در محیط خانواده به چشم می خورد. روایات اسلامی نیز ارزش گذاری مثبتی در مورد حالت متعادل این صفت به عنوان امری مؤثر در کاهش

کجروی های جنسی ابراز کردهاند.

در مورد نظارت والدین بر رفتار فرزندان، گفتنی است که کنترل صحیح رفتار فرزندان از سوی والدین، افزون بر جنبه عام آن (سورهٔ تحریم: ۶) از جنبه خاص، یعنی کنترل امور جنسی نیز مورد توجه ویژه بوده است. بر اساس روایات، والدین بایستی کودکان خود را از مشاهده صحنه ارتباط جنسی باز دارند؛ زیرا این امر تأثیر فوق العاده ای بر گرایش کودکان به انحرافات جنسی دارد. تأکید بر آموزش آداب ورود به اتاق خواب بزرگسالان به کودکان و نوجوانان، شدت اهتمام اسلام به این موضوع را بیش از پیش آشکار می کند (سورهٔ نور: ۵۸-۵۹). افزون بر این، والدین باید بستر کودکان به ویژه دختر و پسر را از دوره پیش از بلوغ از یکدیگر جدا کنند. (بستان، ۱۳۹۰: ۱۳۰۰- ۱۳۰۰).

مطالب مهم و اساسی در کارکرد کنترل و مراقبت همسران از یک دیگر و والدین نسبت به فرزندان به کنترل و مراقبت غیر مستقیم همراه با اعتماد و به دور از هرگونه وسواس بر می گردد. در صورتی که فضای گفتو گو در میان اعضای خانواده به همراه صمیمیت میان زن و شوهر و پدر و مادر نسبت به فرزندان و فرزندان نسبت به یک دیگر شکل بگیرد و با اعتماد در کانون خانواده همراه باشد، بسیاری از فاصلههایی که امروزه به جهت حضور رسانههای متنوّع و ایجاد فضاهای مجازی ایجاد شده است را از بین خواهد برد. این امر موجب می شود تا خانواده به عنوان اولین کانون تربیتی و جامعه پذیری جایگاه اصیل خود را باز باید.

مهم ترین نکته در بخش کار کردهای مراقبتی - حمایتی و کنترلی خانواده، توجه به آسیبهای دوران مدرنیته و جامعههای در حال گذاری مانند ایران است که البته با عنایت به آموزههای اسلامی و سیره عملی پیشوایان دین و توجه به دو عنصر زمان و مکان، می توان به سبک زندگی اسلامی به دور از هر گونه افراط و تفریط دست یافت.

گفتنی است با توجه اساسی به کارکردهای مثبت خانواده به عنوان اولین و مهم ترین کانون ورود به جامعه می توان بر بسیاری از مشکلات و معضلات اجتماعی چیره شد و زمینه ها و بستر توسعه و پیشرفت پایدار و همه جانبه را فراهم ساخت.

# نتيجهگيري

خانواده، بهعنوان اولین، مهم ترین و در دسترس ترین محیط برای فرزندان، در معرّفی سبک

۱. در برخی روایات سن دو سالگی برای آن معین شده است.

زندگی نقش مهمی برعهده دارد و نخستین مرجع برای کودکان و فرزندان به حساب می آید. خانواده با ارتباط چهره به چهره و عاطفی بر شکل گیری هویت فرد تأثیر شگرفی می نهند. اعضای خانواده با حضور همیشگی و طبیعی از ظاهرنمایی به دوراند و ارتباط فراگیر و همه جانبه، مهم ترین پشتوانه معنوی و مادی آنان به حساب می آید.

بسر ایس اسساس، نهاد خانواده با کار کردهای متنوع و گستردهاش در عرصههای زیست شناختی، روان شناختی و جامعه شناختی این ظرفیت و توان را دارد تا بر سبک زندگی انسانها تأثیر بگذارد. آموزههای اسلامی نیز با عنایت ویژه به خانواده و توجه به کار کردهای آن، کلیت سبک زندگی اسلامی یا زیست مومنانه را مشخص می کنند، هر چند ممکن است ویژگی «انتخابی بودن سبک زندگی» که متناسب با ذوق و سلیقه هر فرد یا هر خانواده است، متفاوت باشد.



#### كتابنامه

- ١. قرآن كريم
- ۲. اعزازی، شهلا (۱۳۸۰)، جامعه شناسی خانواده با تأکید بر نقش، ساختار کارکرد خانواده در دوران مصاصر، تهران: روشنگران و مطالعات زنان.
- ۳. آذربایجانی، مسعود و دیگران (۱۳۸۲)، روانشناسی اجتماعی با نگرش به منابع اسلامی، قم: یژوهشکده حوزه و دانشگاه.
- ۴. باربو، ایان (۱۳۹۲)، دین و علم، ترجمه: پیروز فطورچی، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامي.
- ۵. بستان(نجفی)، حسین (۱۳۹۰ الف)، جامعهشناسی خانواده با نگاهی به منابع اسلامی، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
  - ع. \_\_\_\_\_\_ عانواده در اسلام، قم: یژ وهشگاه حو زه و دانشگاه.
    - ٧. بهشتی، احمد (١٣٧٧)، خانواده در قرآن، قم: دفتر تبلیغات اسلامی.
- ۸ تاجیخش، کیان (۱۳۸۴)، سرمایه اجتماعی، اعتماد، دموکراسی و توسعه، ترجمه: افشین خاکباز و حسن يو بان، تهران: نشر شيرازه.
- ٩. تامسون، کنت (۱۳۸۷)، دین و ساختار اجتماعی، ترجمه: علی بهرام پور و حسن محدّثی، تهران:انتشارات کویر.
  - ١٠. جوادي آملي، عبدالله (١٣٩١)، مفاتيح الحياة، قم: اسراء.
- ١١. حرّاني، ابو محمد (١٣٨٨)، تحف العقول عن آل الرسول، ترجمه: صادق حسن زاده، قم: آل على.
  - ١٢. شيخ حرّعاملي، محمد بن الحسن (١٣٤٧)، وسايل الشيعه، تهران: المكتبه الاسلاميه.
- ١٣. حق شناس، جعفر (١٣٨٨)، آسيب شناسي خانواده (مجموعه مقالات)، تهران: مركز امور زنان و خانواده نهاد ریاست جمهوری. ۱۴. حکیمی، محمد و حکیمی، علی (۱۳۹۲)، الحیاه، قم: دلیل ما.
- ۱۵. داوودی، محمد و حسینی زاده، سیّد علی (۱۳۸۹)، سیره تربیتی پیامبر و اهل بیت، قم: یژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
- ۱۶. رضوى زاده، سيد نورالدين (۱۳۸۶)، بررسي تأثير مصرف رسانه ها بر سبك زندگي ساكنان تهران، تهران: پژوهشگاه فرهنگ، هنر و ارتباطات.
  - ١٧. رفيعيور، فرامرز (١٣٧٨)، آناتومي جامعه، تهران: شركت سهامي انتشار.
  - ۱۸. ساروخانی، باقر (۱۳۸۱)، مقدمهای بر جامعهشناسی خانواده، تهران: سروش.
  - 14. \_\_\_\_\_\_\_ (۱۳۷۵)، درآمدی بر دایره المعارف علوم اجتماعی، ج۱، تهران: کیهان.

- ۲۰. سالاری فر، محمدرضا (۱۳۸۹)، خانواده در نگرش اسلام و روان شناسی، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
  - ٢١. شرف الدين، سيد حسين (١٣٨٤)، تحليلي اجتماعي از صله رحم، قم: بوستان كتاب.
- ۲۲. شکر بیگی، عالیه (۱۳۸۹)، مدرن گرایی و سرمایه اجتماعی خانواده؛ درآمدی بر جامعه شناسی خانواده در ایران، تهران: انتشارات جامعه شناسان.
  - ٢٣. شيرواني، على (١٣٨٤)، نهج الفصاحه، تهران: انتشارات دارالفكر.
  - ۲۴. شهیدی، سید جعفر (۱۳۷۲)، نهج البلاغه، تهران: انتشارات آموزشی انقلاب اسلامی.
  - ۲۵. صالحي، محمد بن يوسف (۱۴۱۴ق)، سبل الهدى و الرشاد، بيروت: دار الكتب العلميه.
- ۲۶. طباطبایی، سیّد محمدحسین (۱۳۷۴)، تفسیر المیزان، ترجمه: سیّد محمدباقر موسوی همدانی، قم: انتشارات جامعه مدرسین.
  - ٢٧. طبرسي، حسن بن فضل (١٤١٢ق)، مكارم الاخلاق، قم: انتشارات شريف رضي.
    - ۲۸. علینی، محمد (۱۳۹۱)، سرمایه اجتماعی در آموزههای اسلامی، قم: بوستان کتاب.
      - ۲۹. عیسی زاده، عیسی (۱۳۹۰)، خانواده قرآنی، قم: بوستان کتاب.
- ۳۰. فاضل قانع، حمید (۱۳۹۲)، سبک زندگی بر اساس آموزههای اسلامی، قم: مرکز پژوهشهای اسلامی.
  - ٣١. فاضلى، محمد (١٣٨٢)، مصرف و سبك زندگى، قم: صبح صادق.
  - ۳۲. فنایی، ابوالقاسم (۱۳۸۴)، دین در ترازوی اخلاق، تهران: مؤسسه فرهنگی صراط.
    - ٣٣. قطب، سيد محمد (١٤٠٨ق)، في ظلال القرآن، لبنان و مصر: دارالشروق.
- ۳۴. کاویانی، محمّد (۱۳۹۲)، سبک زندگی اسلامی و ابزار سنجش آن، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
- ۳۵. گیبینز، جمان آر و بـوریمر (۱۳۸۱)، سیاست پست مدرنیته، ترجمه: منصـور انصـاری، تهـران: گام نو.
- ۳۶. گیدنز، آنتونی (۱۳۸۲)، تجدد وتشخص: جامعه و هویت شخصی در عصر جدید، ترجمه: ناصر موفقیان، تهران: نشر نی.
  - ۳۷. گیدنز، آنتونی (۱۳۸۱)، جامعهشناسی، ترجمه: منوچهر صبوری، تهران: نشر نی.
    - ٣٨. مجلسي، محمد باقر (١٤٠٣ق)، بحار الانوار، بيروت: داراحياءالعربي.
    - ٣٩. مطهری، مرتضی (١٣٧٢)، تعليم و تربيت از نظر اسلام، قم: نشر صدرا.
      - ۴٠. معين، محمّد (١٣٧١)، فرهنگ فارسي، تهران: امير كبير.
  - ۴۱. مهدوی کنی، محمدسعید (۱۳۸۷)، دین و سبک زندگی، تهران: دانشگاه امام صادق (ع).
  - ۴۲. نوری، میرزا حسین (۱۴۰۸ق)، مستدرک الوسائل، لبنان: مؤسسه آل البیت لاحیاءالتراث.

۴۳. وبر، ماکس (۱۳۷۴)، اخلاق پروتستان و روح سرمایه داری، ترجمه: عبد المعبود انصاری، تهران: انتشارات سمت.

۴۴. و ثوقی، منصور و نیک خلق، علی اکبر (۱۳۹۱)، مبانی جامعه شناسی، تهران: بهینه. ۴۵. هیود، لس و همکاران (۱۳۸۰)، اوقات فراغت، ترجمه: محمد احسانی، تهران: امید دانش.

- 46. Burgess, E. W.: Locke, H. j (1953), Family, New york, American Book co. 2<sup>nd</sup> edn.
- 47. Lee, David and Howard Newby (1995): *The Problem of sociology*, London and New York: Routledge.
- 48. Maclver, R. M (1977), : ,Society: *A tentbook of Sociology*, New york: Farrar and Rinehart.
- 49. Mitchell, G. Duncan(ed.)-(1977), *A Dictionary of sociology*, London and Henley: Rout ledge and kegan Paul..

مرال جامع علوم ان انی پرتال جامع علوم ان انی