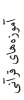
ونقد آنها\*

محمد شریفی¹
قاسم فائز¹

#### چکیده

محمدامین استرآبادی یکی از علمای مشهور امامیه در قرن یازدهم هجری است. محمدامین تعالیم خود را در کتابی با عنوان الفوائد المدنیه تدوین کرده که در میان آثار او، اثری شاخص است. او مبانی و اندیشههای قرآنی و تفسیری خاصی دارد که این مقاله آنها را با روش توصیفی ـ تحلیلی، مورد شناسایی و نقد و بررسی قرار داد و به نتایج زیر رسید:

استرآبادی تمسک به روایات معصومان ایش را تنها راه رسیدن به صلاح می داند. او مخاطب اصلی قرآن را معصومان ایش دانسته و هر گونه تفسیری را از غیر آنان، تفسیر به رأی می شمارد و حجیت ظواهر قرآن در احکام نظری را منکر است. وی همچنین معتقد است که اجماع و عقل، شایستهٔ احتجاج و استناد نیستند و قرآن را جامع همهٔ علوم دانسته و تحریف قرآن را نیز محتمل می شمارد.





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۵/۴/۳۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۶/۱/۳۱

۱. استادیار دانشگاه مازندران (نویسندهٔ مسئول) (m.sharifi@umz.ac.ir).

۲. دانشبار دانشگاه تهران (ghfaez@ut.ac.ir).



بر این عقاید، نقدهای جدی وارد است که عبارتاند از: راه رسیدن به فلاح و رستگاری، تمسک به قرآن و عترت (ثقلین) در کنار یکدیگر است. اختصاص فهم و درک قرآن به امامان هم با معجزه بودن و تحدی قرآن منافات دارد. گرچه درک عمیق و دقیق قرآن، اختصاص به ائمه دارد، ولی دلیلی بر امتناع مطلق فهم آن توسط غیر معصوم نیست. ظهور نداشتنِ ظواهر قرآن، در تضاد با آیات دعوت کننده به تدبر و تعقل است. تفسیر قرآن بر اساس ضوابط و شرایط، امری ممکن و ضروری است و تفسیر به رأی محسوب نمی شود. جامعیت قرآن به معنای جامعیت تام نیست؛ بلکه جامعیت در دین و هدایت است. قرآن به دلیل به مغظ و عدم سرایت باطل به آن، هرگز تحریف لفظی نشده است.

واژگان كليدى: محمدامين استرآبادى، مبانى قرآنى، مبانى تفسيرى.

### طرح مسئله

در قرن یازدهم هجری، مکتبی با ادعای پیروی از شیوهٔ کهن عالمان شیعه، توسط محمدامین استرآبادی (م. ۱۰۳۴ ق.) ظهور کرد. این مکتب که «اخباریگری» نامیده می شود، دو قرن حضور جدی در جامعه داشت و در حوزه های گوناگون از جمله تفسیر و علوم قرآن دارای دیدگاه های خاص و چالشی بود.

این مقاله در صدد شناسایی دیدگاه های این مکتب در حوزهٔ قرآن و تفسیر و نقد و بررسی آنهاست. این مکتب، پس از او در زمان محمدتقی مجلسی، فیض کاشانی و شیخ یوسف بحرانی، با انتقاد از افراطهای استرآبادی، رنگ اعتدال به خود گرفت؛ ولی دوباره با ظهور شیخ عبدالله سماهیجی و میرزامحمد اخباری مجدداً دچار افراط شد و سپس با مبارزهٔ عالمانی چون وحید بهبهانی رو به افول گرایید و با ظهور شیخ انصاری، امکان بروز و ظهور دوبارهٔ خود را از دست داد (قیصری، ۱۳۷۴: ۱۶۲).

محمدامین استرآبادی یکی از علمای مشهور امامی است. او در استرآباد متولد شد. در جوانی مدتی در شیراز زندگی کرد و سپس به نجف اشرف رفت و علم اصول را از اصولیانی همچون سیدمحمد عاملی صاحب مدارک و دایی او صاحب معالم (م. ۱۰۱۱

۱. استرآباد نام شهری تاریخی است که در منطقهای که اینک شهر گرگان قرار دارد، واقع بوده است (ابن اسفندیار، ۱۳۸۶: ۱۹۵۸).

ق.) فرا گرفت و از آنها اجازهٔ روایت داشت و از مجتهدان و اصولیان زمان خود به حساب می آمد (خوانساری، بی تا: ۱۲۰/۱–۱۲۰۲ و ۱۲۰/۴؛ امین، ۱۴۱۲: ۱۸/۸). ولی پس از عزیمت به مکه و ده سال شاگردی نزد میرزامحمد استرآبادی، چنان تحت تأثیر واپسین استاد خویش قرار گرفت که به مخالفت با مجتهدان برخاست و آثار مهمی در این باره بسر جای نهاد (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۱۳۲/۲؛ افندی اصفهانی، ۱۳۲۰: ۱۳۷۴: ۲۲۲/۲؛ افندی

محمدامین استرآبادی آثاری دارد که البته منتشر نشده اند. در مجموع ۱۳ کتاب و رساله به وی نسبت داده اند (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۱۳). تنها اثر انتشاریافتهٔ او، کتاب معروف الفوائد المدنیه است که به خصوص معرف مبانی فکری او و از مهم ترین منبع اخباریان در ردّ شیوهٔ فقهی اصولیان است (آقابزرگ تهرانی، بیتا: ۱۶۸۸، ۱۶۸/۶، ۱۸۶/۱، ۱۸۶/۱ و ۱۸۶/۱ (۳۵۸/۱۶). نام دقیق این کتاب الفوائد المدنیهٔ فی الردّ علی من قال بالاجتهاد و التقلید فی نفس الاحکام الالهیه است. این کتاب در همان زمان غوغایی به پا کرد و برخی به تألیف آثاری در ردّ آن پرداختند. از جمله: نورالدین علی بن حسین (م. ۱۰۶۳ یا ۱۰۶۸ ق.) برادر صاحب مدارک در کتاب الشواهد المکیهٔ فی مداحض حجم الخیالات المدنیه برادر صاحب مدارک در کتاب الشواهد المکیهٔ فی مداحض حجم الخیالات المدنیه (م. ۱۲۳۵ ق.) از عالمان هند در کتاب الساس الاصول (در تاریخ ۱۲۱۴ ق.).

از میان آثار خطی، مهمترین نوشته های او عبارت اند از: ۱. شرح الاستبصاریا الفوائد المکیه که شرحی است ناتمام بر استبصار شیخ طوسی، و مقدمهٔ آن مباحثی در علم حدیث و درایه را در بر دارد؛ ۲. شرح تهانیب الاحکام که شرحی است ناتمام بر تهانیب شیخ طوسی؛ ۳. حاشیه بر الکافی کلینی که فاضل قزوینی آن را جمع آوری کرده است؛ ۴. دانشنامهٔ شاهی که رساله ای فارسی است و در آن از مباحث کلامی و غیر آن سخن رفته و آن را به نام سلطان محمد قطبشاه دکنی نوشته است (آقابزرگ تهرانی، بیتا: سخن رفته و آن را به نام سلطان محمد قطبشاه دکنی نوشته است (آقابزرگ تهرانی، بیتا:

استرآبادی در سال ۱۰۳۶ ق. درگذشت (مدنی، بیتا: ۲۹۱)؛ ولی بحرانی وفات او را در سال ۱۰۳۳ ق. دانسته است (بحرانی، بیتا: ۱۱۹). پیکرش را در کنار مقابر عبدالمطلب و ابوطالب در مکه به خاک سپردند (نوری طبرسی، ۱۴۱۵: ۴۱۲/۳).



#### ييشينة تحقيق

دربارهٔ استرآبادی پژوهشهای ذیل انجام شده است:

۱- الاخباریة؛ اصولها و تطورها نوشتهٔ سیدمحمد بحرالعلوم از علمای معاصر عراق (نگاشته شده در سال ۱۴۱۲ ق.) (ر.ک: بحرالعلوم، ۱۴۱۲)؛ در این رسالهٔ ۴۸ صفحه ای اخباریان و دیدگاه های آنان و خصوصاً محمدامین استرآبادی معرفی شده است.

۲- اخباریگری، تاریخ و عقاید به قلم ابراهیم بهشتی، تاریخ، رویکردها و دیدگاههای اخباریان را ارائه کرده است. مؤلف در این کتاب بیشتر به معرفی اخباریان و دیدگاه فقهی آنها پرداخته است (ر.ک: بهشتی، ۱۳۹۰).

۳- اخباری و اصولی چه می گویند؟ تألیف محمدرضا نکونام. موضوع این کتاب، بازشناسی و نقد فرهنگ اخبارگرایی و اصول مداری و بررسی نظام اجتهاد و استنباط احکام دینی است. این کتاب به عقاید کلی و تفاوت دیدگاه های فقهی اخباریان ـاز جمله استر آبادی ـ و اصولیان اشاره کرده است (ر.ک: نکونام، ۱۳۸۵).

همچنین در حوالی نیمهٔ دوم سدهٔ ۲۰ میلادی، پژوهشگران غربی تحقیقاتی دربارهٔ او انجام داده اند. این افراد عبارت اند از:

۴ رابِرت گِلیو تحت عنوان شرح منابع تضاد اخباریان و اصولیان، یک بررسی در مورد محمد امین استر آبادی که پایان نامهٔ کارشناسی ارشد اوست.

۵- اِتان کولبِرگ ٔ در سال ۱۹۸۵ میلادی در مقالات خود با عنوان «اخباریه» و «استرآبادی» در دائرةالمعارف اسلام (EI2) و ایرانیکا ٔ به اخباریان و اندیشههای آنان اشاره کرده است. کولبرگ در این مقالات، سیر تطور و تحول اخباریگری را در قرون یازدهم و دوازدهم هجری (هفدهم و هجدهم میلادی)، یعنی از محمدامین استرآبادی تا شیخ یوسف بحرانی و سقوط اخباریگری به دست وحید بهبهانی مورد مطالعه قرار داده است.



<sup>1.</sup> Robert Gleave.

<sup>2.</sup> Etan Kohlberg.

<sup>3.</sup> E. Kohlberg, "AKBARRIA", EI2, I/732-4 & "ASTARABADI", I/756-7.

<sup>4.</sup> Iranica, 1/716 & 2/845.

این آثار بیشتر به زندگی نامه و دیدگاه های کلی اخباریان و در مواردی، شخص محمدامین استرآبادی اشاره کرده اند؛ اما هیچ کدام به طور خاص، مبانی و اندیشه های قرآنی و تفسیری وی را مورد ارزیابی قرار نداده اند.

#### امتیاز این پژوهش

این پژوهش بر آن است تا با توجه به جایگاه استرآبادی به عنوان مؤسس و نظریه پرداز اخباریان، به واکاوی و تحلیل مبانی و اندیشه های قرآنی و تفسیری وی بپردازد. از این رو، در این پژوهش به این سؤالات پاسخ داده خواهد شد: دیدگاه استرآبادی دربارهٔ جایگاه قرآن و حجیت ظواهر قرآن چیست؟ نظر او دربارهٔ امکان فهم و تفسیر قرآن چیست؟ آیا استرآبادی جایگاهی برای عقل در فهم و تفسیر کتاب الهی قائل است؟ چه نقدهایی بر این دیدگاه ها وارد است؟

# مبانی و اندیشههای قرآنی و تفسیری محمدامین استرآبادی

گرچه آثار محمدامین استرآبادی بیشتر به مسائل فقهی و اصولی اشاره دارد، با این حال، وی دارای مبانی و اندیشه هایی در زمینهٔ علوم قرآن و تفسیر نیز هست که باید از لابه لای نوشته های او استخراج گردد.

استرآبادی تنها راه رسیدن به صلاح و فلاح را تمسک به روایات معصومان اپتیلی و دوری گزیدن از سایر منابع معرفتی می داند. وی قرآن و سنّتِ نبوی را بدون تفسیر معصوم التیلی، قابل فهم و بهره برداری نمی داند؛ همچنان که اجماع و عقل را شایستهٔ احتجاج و استناد نمی داند.

جاج و استناد نمیداند. اهمّ مبانی و اندیشههای تفسیری و قرآنی او عبارتاند از:

### ١. جايگاه قرآن

محمدامین استرآبادی گرچه همهٔ منابع را در روایات خلاصه کرده و قرآن را بدون تفسیر معصومان به حجت نمی داند، در عین حال، این مسئله چیزی از عظمت و جایگاه والای قرآن را نزد او نمی کاهد. او از قول علی بن ابراهیم که وی را «عمدة



#### الاخباريين» مي نامد، مي كويد:

«قرآن، ریسمان محکم الهی است. هر کس قول قرآن را قائل شد، راست گفته و هر کس به قرآن را قائل شد، راست گفته و هر کس به قرآن عمل کرد، پاداش برده و هر کس به آن قیام کرد، به راه راست هدایت یافته و هر کس علم را از غیر قرآن طلب کرد، خداوند او را گمراه ساخته است» (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۵۱۶).



با اینکه او اخباری است، ولی همانند سایر عالمان و مجتهدان، جایگاه بسیار والایی را برای قرآن قائل است و در جای جای تألیفات خود بر اعجاز و عظمت قرآن تأکید کرده است؛ با این تفاوت که به عقیدهٔ او، پیامهای قرآن را باید از اهل بیت به این در یافت کرد و کسی خودش مستقیم نمی تواند این پیامها را از خود قرآن بگیرد.

#### ٢. جامعيت قرآن

جامعیت از واژگان نوپیدایی است که وارد حوزهٔ علوم قرآنی شده است. در میان پیشینیان و در آثار مکتوب ایشان، عنوانی به این نام مورد بحث قرار نگرفته است؛ بلکه نظریات مربوط و مرتبط با این عنوان در ذیل مباحثی چون «علوم مستنبط از قرآن» (سیوطی، ۱۴۲۱: ۲۵۸/۲) و یا دایرهٔ شمول و قلمرو معارف قرآنی، مورد اشاره قرار گرفتهاند.

از لحاظ «لغوی» کلمهٔ «جامعیت» مصدر صناعی از لفظ «جامع» و اسم فاعل از مادهٔ «جمع، یجمّع» است (طباطبایی، بیتا: ۲۱۱). اهل لغت «جمع» را به معنای گرد آوردن و لفظ «جامع» را به معنای «گرد آورنده» و «فراگیرنده» دانستهاند (فراهیدی، ۱۴۱۰: ۳۱۳؛ سیاح، ۱۳۷۱: ۲۸۲). در نتیجه مسجد جامع را به دلیل اینکه اهل و افراد خودش را گرد هم می آورد، متصف به صفت «جامع» می نمایند (ابن فارس، بیتا: ۲۰۷). جامعیت به معنای شمول و فراگیری نیز آمده است (صدری افشار، ۱۳۸۱: ۲۹۰۱)؛ مانند این آیهٔ شریفهٔ ﴿الَّذِی

استرآبادی در کتاب الفوائد المدنیه با استناد به روایت امام علی الیالاِ که فرمود: «آیا خدا دین ناقصی فرستاد تا با کمک مجتهدان آن را کامل کند...» (نهج البلاغه: خطبهٔ ۱۸) می گوید:

«هرآنچه که امت تا روز قیامت بدان احتیاج دارد، در قرآن وجود دارد» (استرآبادی، ۱۳۶۳ ۹۴.۱۰۴).

او همچنین پس از نقل روایتی از کتاب محاسن از امام صادق الیا که فرمود: «ما من أمر یختلف فیه اثنان إلّا وله أصل فی کتاب الله ولکن لا تبلغه عقول الرّجال» (برقی، ۱۴۱۶: ۱۲۷/۱، ح۳۶۱)، می گوید: نزد صاحبان خرد معلوم است که امثال این احادیث گویای این است که هر واقعهای که امت تا روز قیامت بدان نیاز دارد، در قرآن به آن تصریح شده است و نتیجه می گیرد که با این وجود، در احکام الهی، تمسک به برائت، جایز نیست (همان).

استرآبادی همچنین معتقد بود که جامعیت قرآن، ما را از عقل و استناد به آن بی نیاز می کند (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۱۷۲-۱۷۳).

به نظر می رسد استرآبادی ضمن اعتقاد به جامعیت قرآن در مورد نیازهای بشر، ظواهر قرآن را بدون استناد به روایات معصومان این فاقد حجیت و اعتبار می داند. به عبارت دیگر، او قرآن را کتاب جامعی می داند که فقط مخاطبان آن یعنی معصومان، امکان فهم و تفسیر آن را دارند.

استرآبادى در اثبات مدعاى خود به آيات و روايات استناد كرده است؛ آياتى چون ﴿وَنَزَّلْنَاعَلَيْكَ الْصَارِ ١٩٩)؛ ﴿وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَىٰءٍ وَهُدَّى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (نحل / ٨٩)؛ ﴿وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَىٰءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (يوسف/ ١١١)؛ ﴿مَافَرَّطْنَافِي الْكِتَابِمِنْ شَىٰءٍ ﴾ (انعام/ ٣٥).

ثروش كاه علوم الناتي ومطالعات فربحي

### نقد دیدگاه او

در نقد دیدگاه جامعیت تام قرآن که نظر محمدامین استرآبادی است، باید گفت: قرآن نمی تواند در همهٔ عرصههای زندگی مادی و معنوی، همهٔ مسائل نظری و عملی خود را در سطح کلان و جزئی بیان کند و جامع همهٔ علوم و معارف بشری باشد؛ زیرا لازمهٔ معارف بشری به علت تأثیر محدودیتهای تاریخی، اجتماعی، زبانی و معرفتی انسان، خطاپذیری است؛ در حالی که دین الهی که از محدودیتهای یادشده مصون است و دارای ویژگی حقانیت و خطاناپذیری می باشد، نمی تواند با علوم و معارف بشری هماهنگ باشد؛ زیرا در صورت بطلان فرضیهها و دادههای عقلانی بشر، یا باید



دین را تأویل کرد و یا قائل به بطلان آن شد.

افزون بر آن، خود معارف و علوم بسری نیز با یکدیگر ناسازگاریهای فراوانی دارند. بی شک سعی در تطبیق باورهای دینی بر دادههای علوم تجربی که از سطح فرضیه فراتر نیستند، غیر معقول است. اینکه مراد از آسمانهای هفت گانهٔ مورد اشاره قرآن، فلکهای نه گانهٔ هیئت بطلمیوس باشد و برای تکمیل عدد، عرش و کرسی را نیز به آن افزود، ناصحیح است. باطل شدن فرضیههایی همچون فرضیهٔ افلاک نه گانه، روشن کرد که چنین تلاشهای عجولانهای برای هماهنگ جلوه دادن دین و علم، بزرگ ترین ضربه را بر پیکرهٔ دین وارد خواهد ساخت (سروش، ۱۳۷۷: ۹).

با توجه به سیاق و بحث اطلاق و تقیید باید گفت منظور از بیان همه چیز در کتاب، تمام مواردی است که پیامبر در ابلاغ رسالت خود به آنها نیاز دارد و هدایت فرد و جامعه در گرو دانستن آن موارد است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۴۶۹/۱۲). ضمن اینکه به تصریح خود قرآن، تمام مطالب در قرآن وجود ندارد؛ مانند عدم ذکر سرگذشت بسیاری از پیامبران: ﴿وَلَقَدُأُرْسَلْنَارُسُلًا مِنْ قَبَلِكَ مِنْ مُنْ قَصَصْنَاعَلَيكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمُ نَقَصُصْ عَلَيْكَ ﴾ (غافر/ ۷۸). با روش استقرایی نیز قابل اثبات است که بسیاری از علوم و دانشها در قرآن وجود ندارد.

### ٣. احتمال وقوع تحریف در قرآن

استرآبادی معتقد است از برخی اخبار استنباط می شود که قرآن دچار تحریف شده است و این امر، موجب سقوط قرآن از حجیت می شود (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۱۳۵).

#### نقد دیدگاه او

اولاً: گرچه او به تحریف قرآن تصریح نکرده است، ولی همین که آن را محتمل میدانست، سبب شد تا علمایی مثل نعمتالله جزایری کتاب منبع الحیاة، و حسین نوری کتاب فصل الخطاب را در تحریف قرآن بنویسند.

ثانیاً: قاطبهٔ عالمان شیعه و اهل سنت معتقدند که تحریفی در قرآن صورت نگرفته است (ر.ک: جناتی، ۱۳۷۰: ۳۷۰).

ثالثاً: جعل و تحریف قطعاً در روایات صورت گرفته است؛ در این صورت، اگر



قرآن را هم محرَّف بدانيم، موجب عدم كارايي ثقلين خواهد شد.

رابعاً: بر اساس روایات فراوانی که از امامان به این شده است، باید روایات منقول از آنها را جهت تشخیص صحت و یا در صورت تعارض، بر قرآن کریم عرضه کنیم (اقامحسنی، ۱۳۷۱: ۷۴) و اگر تحریفی در قرآن روی داده بود یا در آینده رخ می داد، اهل بیت به این نمی گفتند که منقولات ما را به قرآن عرضه کنید.

خامساً: آیات زیر بر تحریف ناپذیری قرآن تصریح دارند: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّاتُنَا الذَّكُرَ وَإِنَّا لَهُ كُوَالِنَا لَهُ كُونَظُونَ ﴾ (حجر / ٩)؛ ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (فصلت / ۴۲).

### ۴. عدم حجیت ظواهر قرآن

استرآبادی ظاهر قرآن را ظنّی و غیر معتبر دانسته و معتقد است که در احکام الهی، ظنّ و گمان راهی ندارد. از این رو، تمسک به ظاهر قرآن را جایز نمی داند (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۲۵۴\_۲۶۹). او همچنین استدلال به ظاهر قرآن را موجب مفاسد زیادی می داند؛ زیرا از نظر وی فهم هر کس متفاوت با دیگری است و شاهد و نمونهٔ آن را تفسیر اهل تسنن از کلمهٔ «أولی الأمر» می داند؛ چون مراد از آن را سلاطین و پادشاهان دانسته و بر همین اساس، اطاعت از آنان را لازم می شمارند (همان: ۲۷۰).

ممکن است برخی بگویند که منظور استرآبادی از عدم حجیت ظواهر قرآن، فقط در حوزهٔ احکام نظری است نه در مطلق آیات؛ یعنی در احکام غیر نظری مانند: احکام ضروری، آیات وعظ و انذار و تذکر، ظواهر قرآن را حجت میداند. در پاسخ باید گفت: گرچه بخشهایی از کلام استرآبادی ناظر به احکام نظری است، ولی شواهدی در مجموعهٔ گفتار او وجود دارد که بیانگر این است که او ظواهر تمام آیات را بدون وجود تفسیری از معصومان بهایی فاقد حجیت میداند؛ به عنوان نمونه:

الف) او در عبارتی می گوید: «عدم ظهور دلاله قطعیه و إذن فی جواز التمسّك فی نظریّات الدین بغیر كلام العتره الطاهره» (استرابادی، ۱۳۶۳: ۲۶۰). وی با توجه به عبارت «نظریّات الدین» معتقد است كه در آموزه های نظری دین نمی توان به گفتار غیر معصوم حتی اگر ظواهر آیات باشد، تمسك كرد. پیداست كه نظریات دین، افزون بر حوزهٔ احكام نظری، سایر حوزه های دینی را نیز در بر می گیرد و این گفتار به خوبی



نشان مى دهد كه او ظواهر آيات را به طور مطلق، فاقد حجيت مى داند.

ب) استرآبادی در تحلیل حدیث ثقلین می گوید: «أنّه لا سبیل إلی فهم مراد الله إلّا من جهتهم» (همان: ۱۰۵). روشن است که منحصر دانستن امکان فهم مراد الهی به طریق معصومان پهلاه، تمام آموزه های قرآن و تمام ظواهر آیات را در بر می گیرد.

ج) او با استناد به توقیع شریف امام زمان التالی بعنی «وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فیها إلی رواة حدیثنا» (حرّ عاملی، ۱۴۲۲: ۱۴۲۷: ۱۴۲۸)، تمام آموزه های دینی و قرآنی عیر ضروری دین و را در نظر دارد (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۲۵۴-۲۵۶) و از آن استفاده می شود که مقصود استرآبادی، عدم اعتبار هر گونه فهمی است که مستند به فهم معصومان الهای نباشد؛ زیرا حوادث واقعه که به اختلافات و ابهامات در حوزهٔ دین ناظر هستند، تنها به حوزهٔ احکام منحصر نمی شوند.

با توجه به این موارد، می توان مدعی شد که او نه تنها در حوزهٔ آیات فقهی، فهم قرآن را ناممکن دانسته، بلکه با اعتقاد به رمز و معما بودن قرآن (همان: ۲۶۹-۲۷۶)، تمام حوزههای دیگر آن را نیز در بر گرفته و مجموع آیات قرآن را از حوزهٔ فهم غیر معصومان الهای خارج می کند (نصیری، ۱۳۸۹: ۲۵).

#### نقد دیدگاه او

فیض کاشانی در نقد مدعای استرآبادی، از امکان فهم مطلق آیات، سخن به میان آورده و در آن هیچ نشانهای دربارهٔ انحصار دیدگاه استرآبادی به آیاتالاحکام دیده نمی شود. پاسخ مطلق فیض به استرآبادی، نشان از آن دارد که او از گفتار استرآبادی چنین فهمیده است که وی بر عدم امکان فهم مطلق آیات (اعم از آیاتالاحکام و غیر آن) پای می فشرد (فیض کاشانی، ۱۴۱۵: ۳۵/۱).

با عنایت به آیات و روایات، راه رسیدن به فلاح و رستگاری، تمسک به قرآن و



١. «الفصل الثانى فى بيان انحصار مدرك ما ليس من ضروريّات الدين من المسائل الشرعيّة، أصليّة كانت أو فرعيّة فى السماع عن الصادقين المنظيّا ولى فيه أدلّة: ... الدليل السابع: التوقيع المنقول بطرق واضحة حكما سيجىء بيانه المشتمل على قول إمام الزمان ناموس العصر والأوان حسلام الله عليه وأمّا الوقائع الحادثة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنّهم حجّتى عليكم وأنا حجّة الله عليهم ونظائره من الروايات، والدليل الثامن: قولهم: هذا العلم عليه قفل ومفتاحه المسألة».

عترت (ثقلین) در کنار یکدیگر است. ظواهر قرآنْ حجت است و ظهور نداشتن قرآن، تناقض گویی (جزایری، ۱۴۰۱: ۴۸) و در تضاد با آیات دعوت کننده به تدبر و تعقل است. ا همچنین با اعجاز و تحدی قرآن نیز منافات دارد (موسوی خویی، ۱۴۰۸: ۲۶۲).

## ٥. انحصار فهم قرآن به معصومان التالغ

محمدامین استرآبادی از سویی آیات قرآن را معما و رمزگونه میداند که قابل فهم همگان نیست و از سویی دیگر، معصومان الله را تنها مخاطبان قرآن می داند و مي گويد علم قرآن، منحصر در آنان است و ديگران راهي جز مراجعه به اهل بيت التكيم ندارند (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۴۷ـ۴۸). استرآبادی می گوید:

«معصومان الهَيْكِمْ تنها آگاهان به ناسخ و منسوخ، مطلق و مقيد و... هستند؛ از اين رو، تنها راه فهم مراد خداوند از طریق آنهاست و هر راهی غیر از این، موجب اختلاف فتوا و دروغ بستن بر خداوند است... و هر بیانی غیر از بیان معصومان، افادهٔ ظنّ می کنـد و قبلاً ثابت كردهايم كه ظنّ در اين موارد هيچ اعتباري ندارد» (همان: ٢٥٤-٢٥٤).

#### او در جایی دیگر چنین اظهارنظر کرده است:

«استنباط احکام نظری از ظواهر کتاب و ظواهر سنن نبوی مادامی که از سوی اهـل ذكر به طور دقيق شناسانده نشده باشند، جايز نيست و در اين موارد، توقف و احتياط واجب است» (همان: ۱۰۴\_۱۰۵).

او به آیات و روایات زیر استناد کرده است:

آيهٔ سؤال از اهل ذكر: ﴿فَسَأْلُواأَهْلَ الذُّكُرِ إِنْكُنْتُمْلًا تَعْلَمُونَ﴾ (نحل/ ۴۳)؛

روايت مخاطبان قرآن: (إنّما يعرف القرآن من خوطب به) (مجلسي، ١۴٠٤: ٢٣٧/٢٢؛ حرّ عاملی، ۱۴۲۲: ۱۳۶/۱۸)؛ همانا قرآن را کسی می شناسد که مخاطب [واقعی] آن است. حديث ثقلين: «إنّي تارك فيكم الثقلين؛ كتاب الله وعترتي ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض) (مجلسي، ١٤٠٤: ١٠٤/٢).

به نظر استرآبادي، اين روايات بر اين نكته دلالت دارند كه ييامبر عَلِيلاً و امامان التلاخ مخاطبان واقعی قرآناند و فقط آنان مقصود خداوند را از آن درمی یابند و فقط باید در

۱. در بحث ادلهٔ اثبات حجیت ظواهر ر.ک: وحید بهبهانی، ۱۴۱۶: ۳۶۱؛ همو، ۱۴۱۵: ۲۸۳.



فهم قرآن از آنان که عِدل کتاب و اهل ذکر هستند، سؤال کرد و مادامی که از طرف معصومان این روایتی نرسیده باشد، تمسک به ظاهر قرآن جایز نیست (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۴۷ و ۲۵۴). استرآبادی می نویسد:



«روش صحیح نزد من، راهی است که اخباریان کهن پیمودهاند. نظر آنان این بوده است که هر آنچه امت اسلامی تا روز قیامت به آن نیاز دارد، از جانب خداوند و از راه قطعی در اختیار او قرار گرفته است؛ حتی دیهٔ جراحتی کوچک. و بسیاری از احکام و آموزههایی که پیامبر ایرای از کتاب و سنّت برای ما آورده است، دچار نسخ، تقیید، تخصیص و تأویل است و علم این موارد نزد عترت طاهره به ودیعت نهاده شده است. علاوه بر آن، بیشتر آیات قرآن و سنت پیامبر ایرای است که برای مردم عادی نامفهوم است. در نتیجه، استنباط احکام نظری از ظاهر کتاب خدا و سنّت پیامبر ایرای از ناحیهٔ امامان ایرای تبیین گردد و باید تا زمانی که تبیین معصومان به دست ما نرسیده است، در متون قرآن و سنّت نبوی توقف و احتیاط نمود» (همان: ۱۰۴\_۱۰۵).

#### نقد دیدگاه او

در نقد دیدگاه وی باید گفت ممکن است انحصار فهم قرآن به معصوم این از برخی روایات فهمیده شود؛ نظیر آنچه از امام باقر این رسیده است: «اِنّما یعرف القرآن من خوطب به». ولی اولاً این حدیث، بر برداشتی که اخباریان دارند، صراحت ندارد؛ چه بسا ممکن است معنایش این باشد که قدر قرآن را آنچنان که حقش است پیامبر مینی ممکن است مراد از شناخت، فهم نباشد؛ ثانیاً چنین برداشتی مخالف با ظاهر خود قرآن کریم است که همگان را به اموری مانند تدبر، تحدی و تعقل دعوت کرده است و حدیثی که مخالف قرآن باشد، معتبر نیست؛ ثالثاً ممکن است مراد از این روایات، فهم کامل و تام قرآن، اعم از ظاهر و باطن باشد که ویژه پیامبر مینی و وارثان علوم اوست و روایاتی بر آن دلالت دارند؛ مانند روایتی که از امام باقر این الله شده است: «ما یستطیع أحد أن یدّعی أنه جمع القرآن کلّه ظاهره و باطن نیست؛ غیر الأوصیاء» (مجلسی، ۱۴۰۴: ۱۴۰۸). رابعاً خطابهای قرآن کریم نیز یکسان نیست؛ گاهی خطاب به مردم است: «یا أیها الناس»؛ زمانی به اهل کتاب: «یا أهل الکتاب»؛ گاهی به مؤمنان «یا أیها الذین آمنوا»؛ زمانی به خودمندان «یا أولی الأبصار» و «یا أولی گاهی به مؤمنان «یا أیها الذین آمنوا»؛ زمانی به خودمندان «یا أولی الأبصار» و «یا أولی گاهی به مؤمنان «یا أیها الذین آمنوا»؛ زمانی به خودمندان «یا أولی الأبصار» و «یا أولی گاهی به مؤمنان «یا أیها الذین آمنوا»؛ زمانی به خودمندان «یا أولی الأبصار» و «یا أولی

الألباب»؛ گاهی به همهٔ پیامبران «یا أیّها الرسل» و زمانی هم خطاب به رسول اکرم عَیْنِی الله است: «یا أیّها الرسول» و عناوین یادشده، یکسان نیست و استنباطها نیز مساوی هم نخواهد بود؛ یعنی استنباط جامع و کامل معارف و احکام قرآن در انحصار اهل بیت عصمت و طهارت المی است. بنابراین فهم قرآن کریم در حد تفسیر (و نه تأویل) و فهم ظواهر الفاظ آن میسور همگان است و نه تنها معصومان المی آن را به خود منحصر نساختند، بلکه مردم را به فهم آن تشویق و ترغیب کردند (برای اطلاع بیشتر از برخی شواهدی که این مدعا را اثبات یا تأیید می کند، رک: جوادی آملی، ۱۳۸۱: ۱۹۸۸).

- اختصاص فهم و درک قرآن به امامان، با معجزه بودنِ قرآن از نظر فصاحت و بلاغت منافات دارد؛ زیرا قرآنی که قابل فهم و درک برای همهٔ مردم نباشد، موجب تمسخر و سرزنش کافران می شود که این چه قرآنی است که معجزه اش آن است که غیر قابل فهم است؟ (موسوی خویی، ۱۴۰۸: ۲۶۲).

- این نظریه با تحدی قرآن منافات دارد؛ زیرا قرآن می فرماید: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ فِی رَیْبٍ مِمَّانَزَّلْنَا عَلَی عَبْرِنَافَاتُوابِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ﴿ (بقره / ٢٣؛ همان)؛ اگر شک دارید، سورهای همانند آن بیاورید؛ حال، قرآنی که غیر قابل فهم برای عموم مردم باشد، دیگر تحدی با آن، معنا نخواهد داشت.

- ظهور نداشتنِ معنای قرآن، تناقض گویی است؛ زیرا قرآن، خود را نور، بیان و عربی مبین میداند. شیخ طوسی می گوید:

«روا نیست در کلام خداوند متعال و کلام پیامبر ﷺ، تناقض و تضادی باشد. خداوند در قرآن فرموده است: ﴿إِنَّاجَعَلْنَاهُ قُرُ آنَاعَرَيَّا ﴾ و ﴿بِلسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ ﴾ . از این رو چگونه رواست که آن را به عربی مبین توصیف نماید و بگوید به زبان قوم است، ولی قوم و مردم از ظاهر آن چیزی نفهمند...) (جزایری، ۱۴۰۱ ۴۸).

کلمهٔ «عربی» در این آیات، به معنای زبان عربی نیست، بلکه به معنای لغوی آن یعنی رسا، گویا و واضح است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۲۰/۱۵).

ـ قرآن، دارای معانی ظاهری و ساده و قابل فهم برای همگان نیز هست و خداوند همه را به تدبر و تفکر در آیات و پند و عبرت گرفتن از آیات الهی فرمان داده است و همهٔ اینها متفرع بر این است که مردم قرآن را درک کنند تا بتوانند بدان عمل کرده،



رستگار شوند؛ در غیر این صورت، دیگر قرآن کتاب هدایت، ارشاد، تبشیر، انذار، تـدبر و عمل نخواهد بود.

در مبحث حجیت، اصل حجیت، از آنِ کلام خداست. روایت پیامبر الله و ائمه الله و ائمه الله و ائمه الله و ائمه الله و از این جهت حجیت دارد که کاشف از کلام الله و است. حجیت کلام الله و نیز از دو حال خارج نیست: یا دلیلی بر حجیت کلام الله داریم که دیگر معنا ندارد در حجیت قرآن و ظواهر آن توقف کنیم و یا دلیلی بر حجیت آن نداریم که در این صورت، روایات معصومان الله و فاقد حجیت خواهد بود (وحید بهبهانی، ۱۴۱۶: ۱۳۶۱ همو، ۱۴۱۵: ۲۸۳).

- اعجاز قرآن زیر سؤال می رود؛ زیرا معجزهٔ قرآن یعنی چیزی که دیگران، آن را درک می کنند و در عین حال، از آوردن مانند آن عاجزند و لذا در صدر اسلام، منکران قرآن آن را سحر و جادویی می دانستند که دیگران از مقابله با آن عاجزند و این یعنی اینکه آنها ظواهر قرآن را درک می کردند و عظمت آن را درمی یافتند. اعترافات ابوالعلاء معری، ولید بن مغیره مخزومی و دیگران گویای این امر است (ر.ک: مکارم شیرازی، ۱۳۸۴).

علاوه بر آن، دو اشكال ديگر نيز بر اين مدعا وارد است:

اشکال اول: استرآبادی در باب عدم حجیت ظواهر قرآن و استنباط از آن، آیاتی را که در آن امر به تدبر قرآن شده است، چگونه توجیه می کند؟

استرآبادی اعتقادی به عام بودن خطاب آیاتی که در آنها امر به تدبر در قرآن شده است، ندارد و مخاطب این آیات را تنها اصحاب عصمت ایتی میداند (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۳۵۵).

۱۳۶۳: ۱۳۶۵. استرآبادی در توضیح سخن ابن عباس که تفسیر را به چهار دسته تقسیم کرده، ناگزیر می شود بپذیرد که استنباط برخی احکام و مسائل ضروری دین، همچون توحید، وجوب نماز و روزه از ظاهر آیات قرآن برای همه مقدور است و نیز اعتراف می کند که اهل لغت نیز می توانند تا حدودی در کی از آیات قرآن داشته باشند؛ اما منظور از علما در



١. «إن أحاديثهم التيلي صريحة في أن مراده تعالى من قوله ﴿ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُم ﴾ ومن نظائره أهل الذكر التيلي خاصة لا صاحب الملكة من الرعية ».

سخن ابن عباس، علماء آل محمد عَلَيْهُ و اهل بيت عليها است كه استنباط مسائل نظرى تنها از آنان برمی آید، نه انسانهای عادی (همان: ۳۵۵).

اشكال دوم: با توجه به تعصب شديد روايي كه از محمدامين استرآبادي سراغ داریم، وی روایات عرضه به قرآن را چگونه توضیح می دهد؟

استرآبادی پس از ذکر روایات عرضه، این روایات را مربوط به روایات راوی غیر ثقه و مربوط به عرضهٔ حدیث به واضحات کتاب خدا و ضروریات دین همچون نماز و روزه و . . . می داند  $^{7}$  (همان: ۳۵۷).

از یاسخ به این دو سؤال روشن می شود که استرآبادی نتوانسته است قائل به عدم حجیت ظواهر آیات به صورت مطلق شود و به ناچار این را پذیرفته است که واضحات آیات قرآن در اموری همچون ضروریات دین حجت هستند و نیز برای کسانی که عرب و عالم به زبان عربی هستند، درجهای از فهم قرآن را قائل شده است؛ هرچند که بسیار محدود است.

# ع. عدم حجیت و اعتبار روایات نبوی مگر از طریق معصومان التا و تفسير آنان

با اینکه مفسران، یکی از منابع اصلی تفسیر قرآن را روایات پیامبر الله معرفی مي كنند، اما استرآبادي روايات نبوي را همانند قرآن حجت نمي داند؛ مگر اينكه روايتي از امامان معصوم التلاغ در تأیید و تفسیر آن رسیده باشد. جمله ای که مضمون آن در نوشتههای محمدامین استرآبادی تکرار می شود عبارت است از:

«استنباط احکام نظری از ظواهر کتاب و ظواهر سنن نبوی جایز نیست، مگر اینکه چگونگی این دو [ظواهر کتاب و سنت نبوی] از طریق بیان اهل ذکر، روشن شده

٢. «أقول: في هذا الحديث الشريف وأشباهه إشارة إلى أنّ مرادهم إلنّالٍ من العرض على كتاب الله عرض الحديث الذي جاء به غير الثقة على واضحات كتاب الله أي التي تكون من ضروريّات الـدين أو من ضروريّات المذهب، بقرينة قوله إلبَّالا: «وإن اشتبه الأمر عليكم» وبقرينة ما تقدّم من الأحاديث الدالّة على وجوب التوقّف عند كلّ مسألة لم يكن حكمها بيّنًا واضحًا».



١. «وأمّا كلام ابن عبّاس فمعناه واضح لا غبار عليه وهو أنّ معانى القرآن بعضها من ضروريّات الدين يعرفه المسلمون كوجوب الصلاة والزكاة والحجّ إمّا من القرآن أو من غيره وبعضها من ضروريات اللغة يعرفها كلّ عارف بها وبعضها من النظريّات لا يعلمها إلّا العلماء وأقول: الظاهر أنّ مراده علماء آل محمّد عَرَالله لأنّه من تلامذة أمير المؤمنين إلبّالا والظاهر أنّه تكلّم موافقًا لما سمعه منه إلبّالا)».

«از ضروریات مذهب است که پیامبر الله هر چه آورده، در نزد اهل بیت به ودیعه گذاشته و به مردم امر کرده که به آنان مراجعه کنند و از آنان بیرسند. روایات نبوی نيز يا بايد از طريق اهل بيت به ما رسيده باشد و يا تأييدي از سوى آنها وجود داشته باشد، در غیر این صورت باید در استدلال به روایات نبوی در احکام نظری، توقف و احتياط كرد» (همان: ۴۷ و ۱۶۵).

وی معتقد است که بر اساس روایات، سنّت نبوی نیز مانند قرآن عام و خاص، مطلق و مقید، ناسخ و منسوخ، محکم و متشابه و ... دارد که نزد اهل بیت مخزون است و از این رو، بر متأخران امامیه اشکال می گیرد که چرا به عموم و اطلاق روایات نبوی از جمله روايت «لا ضرر ولا ضرار في الإسلام» (مجلسي، ١٤٠۴: ٣٤٥/٧٣. ح١٢) ـ تمسك کردهاند (استرآبادی، ۱۳۶۳: ۱۲۵ و ۱۳۱).

#### نقد دىدگاه او

به نظر می رسد در سخنان استرآبادی، دو موضوع را باید از هم تفکیک نمود: ١. احراز حجيت شرعى سنت پيامبر عَلَيْهُ از طريق معصومان المِيلان؛ ٢. احراز اعتبار سنت ييامبر عَلِيللهُ از طريق اهل بيت اليالان. اما در مورد اول به نظر مي رسد سخن استرآبادي كه سنت پیامبر عَلَیْ او در کنار کتاب خدا قرار داده و معتقد است که از ظواهر آن نمی توان به حکم الهی یی برد، ناظر بر آن است که وی حجیت شرعی سخنان پیامبر کاللهٔ را منوط به بیان اهل بیت التلاخ کرده است که در این خصوص باید گفت چنین دیدگاهی از نظر قاطبهٔ علمای شیعه وجود ندارد؛ زیرا حجیت سخنان پیامبر عَلَيْلاً متوقف بر تصریحات مکرر قرآن است (ر.ک: نساء/ ۵۹؛ مشر/ ۳۷). اما در خصوص مطلب دوم



آموزههای قرآنی / بهار ـ تابستان ۱۳۹۸ / شمارهٔ ۲۹

<sup>1. «</sup>لا يجوز استنباط الأحكام النظرية من ظواهر الكتاب ولا ظواهر السنن النبوية ما لم يعلم أحوالهما من جهة أهل الذكر».

٢. ﴿يَا أَنِّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِمِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعُمْمُ فِي شَيْءٍ فَرَدُّوهُ إِلَى اللّٰهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَالْيُومِ الآخِرذَلكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿.

٣. ﴿وَمَا آَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَانَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَديدُ الْعِقَابِ﴾.

یعنی احراز اعتبار سنت پیامبر عَلَیْهٔ از طریق اهل بیت البَیْهٔ می توان گفت که این موضوع یک مسئلهٔ تاریخی است و در بین شیعیان اعم از اصولی و اخباری طرفدارانی دارد، به این صورت که آنها اعتماد چندانی به سنت منقول از طریق عامه نمی نمایند.

مفسران دربارهٔ روایات تفسیری پیامبر معتقدند که رسول اکرم این علاوه بر ابلاغ پیام وحی، تفسیر و تبیین و توضیح کلام الهی را نیز بر عهده داشته است. مفسران آیهٔ ۴۴ و ۶۴ سورهٔ نحل را ناظر به این بُعد از مقام نبوت می دانند و نتیجه می گیرند که سخنان یا احادیث تفسیری منسوب به پیامبر این الله در صورت اثبات صحت آنها، در شمار بهترین و استوارترین گونههای تفسیر است (طوسی، بیتا: ۴۲۸/۶۳؛ فخر رازی، ۱۴۲۰: شمار بهترین عاشور، بیتا: ۴۲۸/۲۰؛

### ۷. ناتوانی عقل از درک معارف قرآن

استرآبادی فهم قرآن را در حد عقول مردم عادی نمی داند و قرآن را منبعی برای استنباط احکام نظری برنمی شمرد و علم به آیات ناسخ و منسوخ و محکم و متشابه قرآن و نیز آیات دشوار آن را تنها در اختیار ائمهٔ معصوم به هم داند. وی حتی تفسیر قرآن را در حدی که با استفاده از قواعد زبان عربی و معانی و بیان بتوان به درجهای از فهم نائل شد، نیز جایز نمی داند (۱۳۶۳: ۹۲).

استرآبادی اتکا به عقل را در تعیین اول واجبات که همان معرفت خداوند است، مساوی با خطا و لغزش در این امر و تنها راه را ملتزم شدن و تمسک به کلام اهل بیت الهیالی دانسته است. دلیل این امر به نظر او، یکی مصون نبودن تفکر و تعقل آدمی از خطا در مورد مقدمات براهین و استدلالهاست و دیگری روایات و اخبار زیادی است که از ائمهٔ اطهار الههای در مورد لزوم تمسک به گفتههای آنان در کلیهٔ اموری که از ضروریات دین نیست، وارد شده است (همان: ۴۰۵). وی با استناد به روایاتی از قبیل: «إنّما یعرف



١. ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكُرُ الِثَيِّنِ لِلنَّاسِ مَانُولَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكُرُونَ ﴾ (نحل / ۴۴)؛ ﴿وَمَاأَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِبَيِّنَ لَهُمْ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴿ نحل / ۴۴).

٢. «والقواعد الظنيّة العربيّة المذكورة في فنّ المعانى والبيان أو غيرهما أيضًا قليلة الجدوى عند الأخباريّين من أصحابنا وذلك لأنهم لم يعتمدوا في فتاويهم وأحكامهم إلّا على دلالات واضحة صارت قطعيّة بمعونة القرائن الحاليّة أو المقاليّة وتلك القرائن وافرة في كلام أهل البيت البيّلِ لا في كتاب الله ولا في كلام رسوله عَيْلِ إلى الله عنه المولم عَيْلِ الله الله عنه المولم عَيْلِ الله الله عنه المولم على المولم عنه المولم المولم على المولم عنه الله عنه المولم على المولم على المولم على المولم عنه المولم على المولم على المولم على المولم عنه المولم على ال

القرآن من خوطب به» و «إنّما نزّل على قدر عقول أهل الذكر الهِ الله در پي اثبات اين نظريه است كه عقل در محدودهٔ احكام شرعى نورافشانى نمى كند و حق دخالت ندارد (استرابادي، ۱۳۶۳: ۷۷).

به نظر استرآبادی فهم و تفسیر کلام الهی، نیازمند توان روحی و علمی بالایی است که در انسانهای عادی وجود ندارد. او علمای اصولی را که علاوه بر سماع از معصومان الهی دورد سرزنش قرار معصومان الهی در استنباطات ظنی به دلیل عقلی نیز بها میدهند، مورد سرزنش قرار می دهند. او می نویسد:

«علامه حلی و متأخران موافق با او، بر طریق استنباطات ظنی سلوک می کنند که با ضروریات مذهبی ما در تناقض است. از جملهٔ ضروریات مذهب ما این است که رسول خدار این است که رسول خدار این است به در نود این است نهاد و به مردم خطابی قطعی آورد و هر آنچه را که آورده بود در نزد ائمه به امانت نهاد و به مردم دستور داد تا دربارهٔ هر آنچه نمی دانند، از آنها بپرسند و به سخن ایشان تمسک کنند» (همان: ۵۹-۵۹).

#### نقد دیدگاه او

به نظر می رسد هیچ شاهدی وجود ندارد که مقصود از روایات استنادی او، غیر قابل فهم بودن ظاهر آیات قرآن برای غیر معصومان باشد، بلکه صدر و ذیل این روایات و قرائن خارجی نشان می دهند که مقصود، دستیابی به فهم همهٔ معارف قرآن اعم از معانی ظاهری و باطنی آن است یا به اعتقاد یکی از پژوهشگران معاصر، ناظر به فهم بخش خاصی از معارف قرآن یعنی فهم معانی باطنی آن است (بابایی، ۱۳۸۷: ۴۶-۵۰) یا به طور دقیق تر، حفظ قرائن مقالیه و حالیهای که آیات در آن فضا نازل شده اند، مثل اسباب نزول، زمینهٔ تاریخی، فرهنگ زبانی، معنای مفردات و تعابیر و کنایات عصر نزول که پس از مدتی به طور طبیعی از بین می روند و در فهم قرآن و هر متن تاریخی دیگر نقش تعیینی دارند، به عهدهٔ ائمه ایم این می روند و در فهم قرآن و هر متن تاریخی دیگر نقش معارفی متعالی است که هر شخصی به فراخور توانایی های علمی و عقلی خود از آن بهره می برد و اوجش نیز نزد ائمه به ایم است، اما این مطلب دلیلی بر امتناع مطلق فهم آن بهره می برد و اوجش نیز نزد ائمه به و داشتن معارف بلند و ژرف، معانی ظواهرش قابل فهم نیست؛ زیرا قرآن کریم با وجود داشتن معارف بلند و ژرف، معانی ظواهرش قابل فهم



انسانهای عادی عصر نزول بوده است و از عصر نزول تا به حال همواره در معرض فهم همگان بوده است.

البته استرآبادی در یارهای موارد، حجیت عقل را می پذیرد و بر اساس آن حکم می کند؛ همان گونه که در برخی نقدهای خود بر اصولیان از عقل استفاده می کند؛ مثلاً در ردّ قاعدهٔ «تمسك به ترجيحات استحسانيه» مي گويد:

«إنّه لا إذن بذلك من جهة الشارع ولم تظهر دلالة قطعيّة عقليّة عليه» (استرابادي، .(۲۷۳:1۳۶۳

او دریافتهای یقینی و ظنّی عقل را در امور دنیوی و روزمره معتبر و قابل اعتماد مى داند؛ اما در علوم مربوط به شريعت همچون كلام، فقه و اصول فقه و نيز علوم مربوط به ماوراءالطبیعه چون فلسفه، تمام یافتههای آن را ظنّی و نامعتبر می داند؛ زیرا که به نظر او در این علوم، عقل توانایی دستیابی به مواد و مقدمات یقینی را ندارد.

### ۸. تفسیر به رأی

استرآبادی در الفوائد المدنیه، تعریف رایج از تفسیر به رأی ممنوع را که عبارت است از: «تفسير قرآن بر خلاف ظاهر لفظ و تنها بر اساس ميل و انديشهٔ مفسر و بدون هیچ گونه دلیل و شاهد معتبر » (مفید، ۱۴۲۴: ۲۱-۲۲) رد می کند و آن را ناشی از غفلت عموم از احادیث و روایات میداند. او هر گونه تفسیری که خارج از چارچوب روایات امامان معصوم التمالي براي آيات ارائه شود، تفسير به رأى مي داند و به هيچ عنوان، تفسير قرآن را برای غیر معصوم جایز نمی داند و دامنهٔ تعریف تفسیر به رأی را بسیار گسترده در نظر می گیرد (استرآبادی: ۳۵۵\_۳۵۵).

#### نقد دىدگاه او

باید گفت که غالب مفسران بر این باورند که اگر مفسر در تفسیر قرآن از اصول

١٠ (وتلك الأحاديث الشريفة مع تواترها معنى، صريحة في أنّ استنباط الأحكام النظريّة عن كتاب الله ومن السنّة النبويّة شغلهم إليّل لا شغل الرعيّة معلّلًا بأنّه ﷺ بأمر الله تعالى خصّ أمير المؤمنين وأولاده الطاهرين إليِّكُم بتعليم ناسخ القرآن ومنسوخه وبتعليم ما هو المراد منه وبتعليم أنَّ أيَّـة آيـة مـن القـرآن باقيـة على ظاهرها وأيّة آية لم تبق منه على ظاهرها».





تفسیر پیروی کند و مبتنی بر علومی چون «لغت، اشتقاق، نحو، بلاغت، قرائات، علوم قرآنی، اخبار، سنن، اصول فقه، فقه، کلام و موهبت و...» باشد، تفسیر او از جرگهٔ تفسیر به رأی خارج می شود (راغب اصفهانی، ۱۴۰۵: ۹۶؛ ابن عاشور، بیتا: ۳۰/۱–۳۷). علامه طباطبایی نهی در روایات را نهی از مطلق رأی و اجتهاد نمی داند، بلکه به قرینهٔ اضافهٔ «رأی» به ضمیر (برأیه)، مراد از آن را نهی از رأی شخصی مفسر، مستقل از توجه به قرائن و شواهد قرآنی تلقی کرده است؛ بدین معنا که مفسر، اسباب عادی در فهم کلام عربی را در تفسیر قرآن معیار قرار دهد (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳/۸۸ـ۵۸).

### نتيجهگيري

### الف) آرای قرآنی و تفسیری محمدامین استرآبادی

محمدامین استرآبادی در زمینهٔ علوم قرآن و تفسیر دارای مبانی و اندیشههایی مخصوص به خود است:

او تنها راه رسیدن به صلاح و فلاح را تمسک به روایات معصومان بالهیکی و دوری گزیدن از سایر منابع معرفتی میداند.

وى قرآن و سنّت نبوى را بدون تفسير معصوم الثيلاِ و نيـز اجمـاع و عقـل را شايـستهٔ احتجاج و استناد نمىداند.

استرآبادی حجیت ظواهر قرآن در احکام نظری را منکر است و منابع احکام شرعی و دیگر معارف دینی را منحصر در احادیث امامان معصوم المین می داند. او ظاهر قرآن را ظنّی و غیر معتبر دانسته و معتقد است که چون در احکام الهی، ظنّ و گمان راهی ندارد، تمسک به ظاهر قرآن جایز نیست.

استرآبادی معصومان المی را تنها مخاطبان قرآن می داند و می گوید علم قرآن، منحصر در آنان است و دیگران راهی جز مراجعه به اهل بیت المی ندارند؛ از این رو، احدی غیر از معصومان المیی حق رجوع و استفاده و استنباط از آیات قرآن را ندارد.

استرآبادی معتقد است که قرآن، جامع همهٔ نیازهای بشری است و هر واقعهای که امت تا روز قیامت بدان نیاز دارد، در قرآن به آن تصریح شده است و جامعیت قرآن ما

را از عقل و استناد به آن بي نياز مي كند.

استرآبادی فهم قرآن را در حد عقول مردم عادی نمی داند و قرآن را منبعی برای استنباط احکام نظری برنمی شمرد. وی حتی تفسیر قرآن را در حدی که با استفاده از قواعد زبان عربی و معانی و بیان بتوان به درجهای از فهم نائل شد، نیز جایز نمی داند. او با استناد به برخی روایات امامان معصوم البیائ در پی اثبات این نظریه است که عقـل در محدودهٔ احکام شرعی، حق دخالت ندارد و نورافشانی نمی کند.

او تفسیر قرآن را برای غیر معصوم جایز نمی داند و هر گونه تفسیری را که خارج از چارچوب روایات امامان معصوم التلا برای آیات ارائه شود، تفسیر به رأی می داند.

گرچه استرآبادی به صراحت قائل به تحریف قرآن نیست، اما احتمال تحریف را ناممكن ندانسته است.

### ب) نقد آرای او

با وجود اینکه استرآبادی اخباری است، ولی همانند سایر مجتهدان، جایگاه بسیار والایی را برای قرآن قائل است؛ با این تفاوت که به عقیدهٔ او، پیامهای قرآن را باید مستقيماً از اهل بيت الهيلام دريافت كرد؛ در حالى كه از نظر عموم دانشمندان شيعه و اهل سنت، پیامهای قرآن را از خود قرآن می توان دریافت کرد و قرآن قابل فهم است.

با عنایت به آیات و روایات، راه رسیدن به فلاح و رستگاری، تمسک به قرآن و عترت (ثقلین) در کنار یکدیگر است، وگرنه پیامبر عَلَاللهٔ می گفت: «اگر تنها به اهل بیتم چنگ بزنید گمراه نمی شوید». اما گفت: «به قرآن و اهل بیت». پس همان طور که كلام اهل بيت التالي را مي فهميم و حجت است، كلام خدا را نيز مي فهميم و حجت

جامعیت قرآن به معنای جامعیت تام نیست و قرآن همهٔ عرصههای زندگی مادی و معنوی و همهٔ مسائل نظری و عملی و همهٔ علوم و معارف بشری را مطرح نکرده است؛ بلکه منظور از بیان همه چیز در کتاب، جامعیت در دین و هدایت است؛ آن هم در سطح قانون اساسى دين؛ چون حتى جزئيات دين هم در قرآن نيامده است.

ظواهر قرآن، حجت است و ظهور نداشتن قرآن، تناقض گویی و در تضاد با آیات



دعوت كننده به تدبر و تعقل است.

اختصاص فهم و درک قرآن به امامان، هم با معجزه بودنِ قرآن از نظر فصاحت و بلاغت منافات دارد ـزیرا قرآنی که قابل فهم و درک برای همهٔ مردم نباشد، موجب تمسخر و سرزنش کافران خواهد بود ـ و هم با تحدی قرآن.

قرآن دارای معارفی متعالی است که هر شخصی به فراخور تواناییهای علمی و عقلی خود از آن بهره میبرد. البته مراتب درک عمیق قرآن، اختصاص به ائمه الهمایی دارد که دلیلی بر امتناع مطلق فهم آن توسط غیر معصوم نیست.

قرآن کریم اگر بر اساس ضوابط و شرایط تفسیر شود، نه تنها فهم آن امری ممکن، بلکه ضروری است و هرگز تفسیر به رأی بدون علم یا بر اساس هوی و هوس محسوب نمی شود.

به اعتقاد قاطبهٔ عالمان شيعه و اهل سنت، قرآن تحريف لفظي نشده است.





#### كتابشناسي

- ١. آقابزرگ تهراني، محمدمحسن، الذريعة الي تصانيف الشيعة، قم، اسماعيليان، بي تا.
  - ۲. آقامحسنی، سیدمیر، نقدی براخباریگری، قم، دار النشر، ۱۳۷۱ ش.
- ٣. ابن اسفنديار، بهاءالدين محمد بن حسن، تاريخ طبرستان، به اهتمام عباس اقبال، تهران، اساطير، ١٣٨۶ ش.
  - ۴. ابن عاشور محمد بن طاهر، التحرير و التنوير، بيروت، مؤسسة التاريخ، بي تا.
- ۵. ابن فارس، احمد، معجم مقاييس اللغه، تصحيح و تحقيق عبدالسلام محمد هارون، قم، مكتب الاعلام الاسلامي، بي تا.
  - ع. استرآبادي، محمدامين، الفوائد المدنيه، قم، دار النشر لاهل البيت، ١٣٤٣ ش.
    - ٧. همو، دانش نامهٔ شاهي، مخطوط.
  - ٨. افندى اصفهاني، ميرزاعبدالله، تعليقة امل الآمل، به كوشش احمد حسيني، قم، بينا، ١٤١٠ ق.
  - ٩. همو، رياض العلماء و حياض الفضلاء، تحقيق سيداحمد حسيني، قم، مطبعة الخيام، ١٤٠١ ق.
    - 1٠. امين، حسن، دائرة المعارف الاسلامية الشيعيه، دمشق، دار التعاريف للمطبوعات، ١٤١٢ ق.
- 11. بابایی، علی اکبر، غلام علی عزیزی کیا و مجتبی روحانی راد، روش شناسی تفسیر قرآن، قم ـ تهران، پژوهشکدهٔ حوزه و دانشگاه ـ سمت، ۱۳۸۷ ش.
  - 17. بحرالعلوم، سيدمحمد، *الاخبارية، اصولها و تطورها*، بيروت، دار الزهراء، ١٤١٢ ق.
- 1۳. بحرانى، يوسف بن احمد، لؤلؤة البحرين في الاجازه لقرتي العين، به كوشش محمد صادق بحرالعلوم، قم، مؤسسة آل البيت، بي تا.
- ۱۴. برقي، احمد بن محمد، المحاسن، تحقيق سيدمهدي روحاني، قم، المجمع العالمي لاهل البيت، ۱۴۱۶ ق.
  - 1۵. بهشتی، ابراهیم، اخباریگری (تاریخ و عقاید)، قم، دار الحدیث، ۱۳۹۰ ش.
- 16. جزائرى، سيدنعمت الله، منبع الحياة في حجية قول المجتهدين من الاصوات، بيروت، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، 1801 ق.
  - ١٧. جناتي، محمدابراهيم، منابع اجتهاد از ديدگاه مذاهب اسلامي، تهران، كيهان، ١٣٧٠ ش.
    - ۱۸. جوادی آملی، عبدالله، تسنیم (تفسیر قرآن کریم)، قم، اسراء، ۱۳۸۱ ش.
- 19. حرّ عاملى، محمد بن حسن، امل الآمل في علماء جبل عامل، تحقيق سيداحمد حسيني، بغداد، مكتبة الاندلس، ١٣٨٥ ق.
  - همو، تحرير وسائل الشيعة و تحبير مسائل الشريعه، قم، نصايح، ١٤٢٢ ق.
  - ٢١. خوانساري، محمدباقر، روضات الجنات في احوال العلماء و السادات، قم، اسماعيليان، بي تا.
- ۲۲. راغب اصفهانی، حسین بن محمد، مقدمة جامع التفاسير، به كوشش احمد حسن، كويت، دار الدعوه، ۱۴۰۵ ق.
  - ۲۳. سروش، عبدالکریم، «دین اقلّی و اکثری»، *کیان*، شمارهٔ ۴۱، ۱۳۷۷ ش.
    - ۲۴. سیاح، احمد، فرهنگ بزرگ جامع نوین، تهران، اسلام، ۱۳۷۱ ش.
  - ۲۵. سيوطي، جلال الدين، الاتفان في علوم القرآن، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٢١ ق.
  - ۲۶. صدری افشار، غلامحسین، *فرهنگ معاصر فارسی*، تهران، فرهنگ معاصر، ۱۳۸۱ ش.
  - ٢٧. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٧ ق.
    - ۲۸. طباطبایی، سیدمحمدرضا، صرف ساده، قم، دار العلم، بیتا.
    - ٢٩. طوسى، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، نجف، المطبعة العلميه، بي تا.



- .٣٠. فخر رازى، محمد بن عمر، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٢٠ ق. ٣١. فراهيدي، خليل بن احمد، كتاب العين، قم، هجرت، ١٤١٠ ق.
  - ٣٢. فيض كاشاني، محسن، تفسير الصافي، تهران، صدر، ١٤١٥ ق.
- ۳۳. قيصري، احسان، «اخباريان»، دائرة المعارف بزرگ اسلامي، زير نظر سيدمحمد كاظم موسوى بجنوردي، تهران، مركز دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ۱۳۷۴ ش.
- ٣٢. مجلسي، محمدباقر، بحار الانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار القلط، بيروت، مؤسسة الوفاء، ١٤٠٤ ق. ٣٥. مدنى، سيدعلى خان، سلافة العصر، نجف، المكتبة المرتضويه، بي تا.
- ٣٤. مفيد، محمد بن محمد بن نعمان، تفسير القرآن المجيد (المستخرج من تراث الشيخ المفيد)، به كوشش سيدمحمدعلى ايازى، قم، بوستان كتاب، ١٤٢۴ ق.
  - ۳۷. مكارم شيرازى، ناصر، تفسيرنمونه، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۳۸۴ ش.
- ٣٨. موسوى بجنوردي، سيدمحمدكاظم، د*ائرةالمعارف بـزرگ اســــلامي*، تهــران، مركــز دائرةالمعـارف بــزرگ اسلامي، ١٣٧٤ ش.
  - ٣٩. موسوى خويي، سيدابوالقاسم، البيان في تفسير القرآن، بيروت، بي نا، ١٤٠٨ ق.
- ۴۰. نصیری، علی، «امکان و جواز تفسیر قرآن از منظر فریقین»، پژوهشنامهٔ علوم و معارف قرآن کریم، شمارهٔ ۷، ۱۳۸۹ ش.
  - ۴۱. نكونام، محمدرضا، اخباري و اصولي چه مي گويند، قم، ظهور شفق، ۱۳۸۵ ش.
  - ۴۲. نورى طبرسي، ميرزاحسين، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، قم، مؤسسة آل البيت، ۱۴۱۵ ق.
- ۴٣. وحيد بهبهاني، محمدباقر، الرسائل الاصوليه، تحقيق مؤسسهٔ وحيد بهبهاني، قم، مؤسسهٔ وحيد بهبهاني،
  - ۴۴. همو، الفوائد الحائريه، قم، مجمع الفكر الاسلامي، ۱۴۱۵ ق.
- 45. Kohlberg, E., "Aspects of Akhbari Thought in the Seventeenth and Eighteenth Centuries", in: Eighteenth-Century Renewal and Reform in Islam, Ed. N. Levtzion & J. O. Voll, Syracuse (USA), Syracuse University Press, 1987.
- 46. Kohlberg, E., "ASTARABADI", Ed. P. J. Bearman, Th. Bianquis & ..., Encyclopædia of Islam, 2<sup>nd</sup> Edition, Leiden, E. J. Brill, 2005.

الصامع علوم الشابي

