# تحليل انتقادي

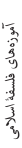
# «نظريهٔ بداء بر پايهٔ باور به هيولي»

محمدمهدی منتصری ا
احد فرامرز قراملکی ا

#### چکیده

بداء یکی از مهم ترین آموزه های اعتقادی اسلام و از اختصاصات مذهب شیعه است. به رغم آنکه ده ها اثر در مورد بداء نگاشته شده، توضیح نحوهٔ وقوع آن با رویکرد مبتنی بر جهان شناسی فلسفی نخستین بار توسط میرداماد آغاز گشته است و صدرالمتألهین و حکیم سبزواری این راه را ادامه داده اند. اما با بررسی آرای این سه فیلسوف مشخص می شود که تبین های ایشان نه تنها خالی از خلل نیست، بلکه برخی از اشکالات دیدگاه های ایشان علاوه بر استدلال، ریشه در جهان بینی آنان دارد. برای تبیین بداء ابتدا باید «لوح محو و اثبات» تبیین گردد. لوح محو و اثبات از مراتب علم الهی، و مجرد است؛ پس باید به نحوی تبیین شود که هم مجرد و هم قابل تغییر باشد. اما بر اساس باور به هیولی که یکی از ارکان مهم جهان بینی بسیاری از فلاسفهٔ مسلمان است. تغییر و تحول، منحصر در مادیات جهان بینی بسیاری از فلاسفهٔ مسلمان است. تغییر و تحول، منحصر در مادیات

۱. دانشجوی دکتری فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه تهران (نویسندهٔ مسئول) (m.montasseri@ut.ac.ir). ۲. استاد دانشگاه تهران (ghmaleki@ut.ac.ir).





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۶/۱۱/۱۵ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۷/۵/۴.

بوده و در مجردات به هیچ وجه امکان ندارد. این امر در کنار ابطال نظریهٔ هیئت بطلمیوسی موجب می شود که مجالی برای لوح محو و اثبات در جهان بینی این سه فیلسوف باقی نماند. این اشکال نه تنها به این سه فیلسوف، بلکه معطوف به جهان بینی مبتنی بر هیولی است که در فلسفهٔ اسلامی رایج می باشد. این نوشتار با تحلیل انتقادی تبیین های این سه فیلسوف به عنوان سه نمونهٔ برجسته از فلاسفهٔ مسلمان تبیین صحیح بداء در فلسفهٔ اسلامی را در گرو کنار گذاشتن باور به هیولی دانسته است.

واژگان كليدى: بداء، هيولى، ميرداماد، صدرالمتألهين، حكيم سبزوارى.

#### مقدمه

بداء یکی از آموزه های مهم و اصیل اسلام است که به رغم آنکه در منابع روایی اهل سنت نیز بدان اشاره شده (ر.ک: میرداماد، ۱۳۷۴: ۷-۸)، بیشتر توسط شیعه مورد توجه قرار گرفته است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۹۰: ۵۷)؛ تا آنجا که برخی بداء را از اختصاصات شیعه تلقی نموده اند (ر.ک: نصیرالدین طوسی، ۱۴۰۵: ۴۲۱).

بداء را می توان با رویکردهای مختلفی از قبیل رویکرد حدیثی، کلامی، فلسفی یا عرفانی مورد مطالعه قرار داد. اما رسالت این نوشتار به عنوان پژوهشی در حوزهٔ فلسفهٔ اسلامی، بررسی این مسئله است که از لحاظ جهان شناسی فلسفی، بداء چگونه رخ می دهد؟ آیا فلاسفهٔ مسلمان توانسته اند تبیین صحیحی از مسئلهٔ بداء ارائه نمایند؟ در صورتی که چنین توفیقی حاصل نشده، دلیل آن چه بوده است؟

از دیدگاه نگارندگان، فلاسفه به درستی این رویکرد را اتخاذ نمودهاند که با نظر به روایات، در جهانشناسی خود مرتبهای از هستی را به عنوان علم فعلی الهی لحاظ کنند



که صور آن قابل محو و اثبات باشد. آنان تلاش نمودهاند تا مصداقی برای لوح محو و اثبات بیابند و نحوهٔ وقوع بداء را بر اساس آن تبیین نمایند؛ اما نتوانستهاند تبیینی بدون اشکال برای بداء ارائه کنند. برخی از ابعاد این ناکامی، حاصل ضعف براهین ایشان نیست؛ بلکه علت این ناکامی را باید در جهانشناسی ایشان جستجو کرد. فلاسفهٔ مسلمان به خاطر قائل شدن به «هیولی» هر گونه تغییر در مجردات را ممتنع دانستهاند و این امر، موجب بروز اشکال در تبیین لوح محو و اثبات و به تبع آن تبیین بداء شده است. برای رسیدن به تبیینی صحیح از بداء باید جهانبینی فلسفهٔ اسلامی را مورد بازنگری قرار داد.

این نوشتار به طور خاص و به منظور بیان آنکه این اشکال اساسی صرفاً معطوف به یک فیلسوف نیست و با جهان بینی رایج در فلسفهٔ اسلامی ارتباط دارد، تبیینهای میرداماد، صدرالمتألهین و حکیم سبزواری را به عنوان سه فیلسوف برجستهٔ صاحب نظر در مورد مسئلهٔ بداء مورد بررسی قرار داده است.

کشف چنین ایرادی در جهان شناسی فلسفهٔ اسلامی با استفاده از متون اسلامی، هم زمینه را برای تحقیقات بیشتر در این زمینه فراهم می کند و هم در فرایند اسلامی تر شدن فلسفهٔ اسلامی نقش مهمی را ایفا می نماید.

#### ييشينة تحقيق

در مـورد بـداء، دههـا کتـاب و مقالـه نگاشـته شـده اسـت (ر.ک: زادهـوش، ۱۳۸۲: شمهـ ۱۳۸۵ محـدثان و متکلمان نخستین کسانی شمهـ ۶۶/۶۹-۸۰؛ آقابزرگ طهرانی، بیتا: ۵۷/۵۱/۱۳ (۵۷-۵۷). محـدثان و متکلمان نخستین کسانی هستند که به بحث دربارهٔ بداء پرداختهاند کـه از میان آنان می توان بـه شیخ صـدوق (۱۳۵۷: ۳۳۴-۳۳۳؛ ۱۳۹۵: ۱۳۹۵)، ملیخ مفیـد (اوائـل المقالات، ۱۴۱۵: ۸۰؛ ۱۳۹۵: ۱۴۱۸: ۶۵؛ المسائل العکبریـه، ۱۴۱۳: ۹۹)، علامـه حلـی (المقالات، ۱۴۱۰: ۴۰)، علامـه حلی (کراجکی طرابلسی، ۱۴۱۰: ۱۲۷/۱) اشاره کـرد. برخی از دانشمندان نیز تلاش نمودهاند تا با رویکرد عرفانی و با استفاده از جهانشناسی مبتنی بر اسماء و صفات الهی به تبیین بداء بپردازند (موسوی خمینی، ۱۴۱۰: ۱۱۹-۱۰۲؛ همو، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸: ۵۸۷-۱۳۸؛ عصار، ۱۳۷۶: ۳۳۸: ۱۳۷۶). اما هیچ یک



از این منابع، رویکرد فلسفی به مسئلهٔ بداء ندارند.

علامه مظفر در كتاب عقائد الاماميه (۱۳۸۷: ۴۵-۴۶)، و آية الله سبحانى تبريزى در كتاب عقائد الاماميه و الالهيات على هدى الكتاب و السنة و العقل كتاب هاى البداء فى ضوء الكتاب و السنه و الالهيات على هدى الكتاب و السنة و العقل (۱۴۱۲: ۲۵۱-۲۵۱) به تبيين بداء پرداخته و آن را بر اساس آيات و روايات و بدون رويكرد فلسفى نموده اند.

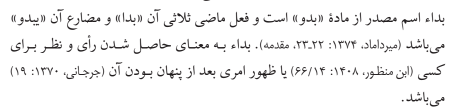
در آثار فلسفی، بداء نخستینبار توسط میرداماد در کتاب نبراس الضیاء مطرح شده است. پس از وی، صدرالمتألهین در کتابهای شرح اصول الکافی (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۶: ۱۳۹۰) الاسفار (همو، ۱۹۸۱: ۱۹۹۶: ۳۹۷-۳۹۶) و الشواهد الربوبیه (همو، ۱۳۹۰: ۱۳۹۰؛ ۴۱۷-۴۱۷) به این مسئله پرداخته و برخی از آرای استاد خود را مورد مناقشه قرار داده است. حکیم سبزواری نیز در تعلیقات بر الاسفار (همو، ۱۹۸۱: ۱۹۸۸؛ ۳۹۸/۶) دیدگاههای خاص خود را بیان نموده است. این سه فیلسوف، بداء را بر اساس اعتقاد به هیولی و هیئت بطلمیوس تبیین نموده اند.

پس از ایشان، علامه طباطبایی در رسالهٔ افعال الهی (۱۳۸۸: ۹۶-۹۶) و شهید مطهری در کتاب انسان و سرنوشت (۱۳۷۸: ۴۶-۷۱) به بحث دربارهٔ بداء پرداختهاند. اما در این منابع، بداء بر اساس مباحث قضا و قدر تبیین شده و «نحوهٔ وقوع بداء» با رویکرد جهانشناختی مورد بررسی قرار نگرفته است.

مقالهٔ «بداء: نقد و بررسی نظریههای اندیشمندان مسلمان» (ریاضی، ۱۳۸۷: شرکم۲۲/۲۸) آرای مختلف دربارهٔ بداء را جمع آوری و بررسی کرده است. مقالهٔ «رویکردی فلسفی ـ کلامی به آموزهٔ بداء بر مبنای اسلوب تحلیلی» (محمدزاده و طاهری، ۱۳۹۰: ش۸۱۴/۲۱-۱۳۹) با استفاده از منابع فراوان تلاش کرده است تا آرای مذاهب مختلف اسلامی را بررسی نماید. مقالهٔ «بداء در نظام فلسفی صدرالمتألهین» (اسماعیلی، ۱۳۹۳: ش۷۹/۷-۱۰۲)، عهدهدار تبیین دیدگاه صدرالمتألهین در این باره می باشد و ابعاد مختلف دیدگاه وی را تبیین نموده است. اما در هیچ یک از این مقالات، تحلیل انتقادی در مورد آرای فلاسفه وجود ندارد، صحت تبیینهای ایشان مورد بررسی نشده و سخنی از دلیل نارسایی این تبیینها به میان نیامده است.



#### ١. معناشناسي بداء



بداء در اصطلاح، در سه مورد به کار می رود: بداء در علم، بداء در اراده و بداء در امر. علمای اسلام دیدگاه های متفاوتی نسبت به معنای اصطلاحی بداء دارند.

شیخ صدوق بداء را به این معنا می داند که دستان خداوند در امر و تدبیر خلقت بسته نیست و می تواند امور را محو یا اثبات، و مقدم یا مؤخر نماید. اگر فعل خوب یا بدی از بنده برای خداوند ظهور پیدا کرد، خداوند تقدیر او را دگرگون می نماید (۱۳۵۷: ۳۳۶\_۳۳۵).

شیخ مفید معتقد است که بداء به معنای ظهور امری بر خداوند نیست؛ بلکه امر مکتومی است که توسط خداوند برای بندگان مکشوف گشته و به ظهور می رسد. بنابراین بداء به معنای «اظهار» خواهد بود، نه «ظهور» (تصحیح الاعتقاد، ۱۴۱۳: ۶۵).

شیخ طوسی دو احتمال برای اصطلاح بداء ذکر نموده است: ۱- تغییر در مقتضیات زمان، ۲- نسخ (۱۴۱۱: ۲۶۳–۲۶۵). میرداماد نیز بداء را عبارت از نسخ در امور تکوینی دانسته است (۱۳۷۴: ۵۵-۵۷).

امام خمینی بداء را ناشی از جهل انسان می داند. گاهی خداوند بنا بر مصالحی امری را ظاهر می کند؛ به نحوی که انسان گمان می برد که خداوند فلان کار را انجام خواهد داد، در حالی که نه آن کار را انجام می دهد و نه از قبل قصد انجام آن را داشته است. از این رو انسان گمان می کند که خداوند نظر خویش را تغییر داده است. این خطا ناشی از جهل انسان است (موسوی خمینی، بی تا: ۸۵).

آرای مختلف دربارهٔ معنای بداء را می توان به دو دسته تقسیم نمود: برخی بداء را به معنای ظهور امری برای خداوند دانسته و برخی دیگر آن را به معنای اظهار امری از جانب خداوند برای انسان تفسیر نمودهاند. دستهٔ اول باید نحوهٔ انتساب بداء به خداوند



را تبیین نمایند و دستهٔ دوم باید توضیح دهند که چگونه این معنا با ظاهر روایاتی که تصریح به «بدا لله» (مجلسی، ۱۴۰۴: ۱۲۰۸؛ کلینی رازی، ۱۳۶۵: ۱۴۸/۱؛ صدوق، ۱۳۵۷: ۳۳۶) نموده اند، تطابق دارد؟ به نظر می رسد ارائهٔ معنای اصطلاحی برای بداء، با نحوهٔ تبیین بداء ارتباطی تنگاتنگ دارد.

# (TT)

### ۲. بیان دیدگاه فلاسفه

در ادامه، دیدگاه سه فیلسوف برجسته در باب بداء بررسی خواهد شد؛ میرداماد به عنوان اولین فیلسوفی که به تبیین بداء پرداخته است، صدرالمتألهین به عنوان مؤسس حکمت متعالیه، و حکیم سبزواری به عنوان شارح برجستهٔ حکمت متعالیه. از طرف دیگر بر اساس تحقیق نگارندگان، تنها این سه فیلسوف با رویکرد جهان شناختی به تبیین بداء پرداختهاند؛ رویکردی که این نوشتار در صدد بررسی و نقد آن است.

### ۱-۲. دیدگاه میرداماد

میرداماد بنیان گذار بحث فلسفی در باب بداء است. شاید طعن فخر رازی به شیعیان به خاطر اعتقاد به بداء و پاسخ منفعلانهٔ خواجه نصیرالدین طوسی (۱۴۰۵: ۴۲۱–۴۲۲)، مهمترین عامل برای سوق دادن میرداماد به پرداختن به تبیین بداء بوده باشد.

پیش از میرداماد، محدثان به مسئلهٔ بداء پرداخته بودند و میرداماد به تأثیر از آنان، به مقایسهٔ نسخ با بداء پرداخت (۱۳۷۴: ۵۵-۵۵). از دیدگاه وی، نسخ و بداء به یک معنا می باشند و تنها در استعمال تفاوت دارند؛ نسخ در امور تشریعی استعمال می شود و بداء در امور تکوینی. همان طور که نسخ در احکام تشریعی عبارت است از انقطاع استمرار حکم و نه ارتفاع آن، بداء نیز در امور تکوینی عبارت است از انقطاع استمرار امر تکوینی و پایان اتصال افاضهٔ علت به آن (همان: ۵۵-۵۷).

از دیدگاه میرداماد، بداء تنها به عالم ماده، هویات هیولانیه و اقلیم طبیعت اختصاص دارد. مجردات تامّه به هیچ وجه دستخوش تغییر نمی شوند و بداء در آنها رخ نمی دهد. انقطاع فیض به موجود تکوینی نیز تنها به دلیل محدود بودن زمانِ شرایط و معدّات است؛ نه آنکه تغییری در موجود مجرد حاصل شود و به خاطر آن تغییر، خط

بطلان بر وجود معلول مادی خود بکشد (همان؛ نیز ر.ک: علوی، ۱۳۷۶: ۳۱۹).

میرداماد در کتاب نبراس الضیاء و تسواء السواء فی شرح باب البداء و اثبات جدوی الدعاء ـ چنان که از عنوان آن پیداست ـ به دنبال تبیین دو امر می باشد: نحوهٔ وقوع بداء و چگونگی تأثیر دعا. در نگاه اول ممکن است چنین به نظر آید که تقارن این دو امر، اتفاقی است. اما طرح این دو عنوان در کنار یکدیگر، حاکی از آن است که این مسئله ذهن وی را مشغول کرده که چگونه ممکن است نظام علّی و معلولی جهان توسط دعاء و بداء دستخوش تغییر شود؟ با طرح این مسئله، میرداماد برای نخستین بار در فلسفهٔ اسلامی، بداء را با رویکردی فلسفی تحلیل می کند.

تبیین بداء با رویکرد فلسفی، میرداماد را با مشکل «ربط حادث به قدیم» مواجه می کند. چگونه ممکن است که خلق تدریجی موجودات عالم ماده، به خداوند و مجردات استناد داده شود؟ وقتی مفیض به خداوند استناد داده می شود، از دو صورت خارج نیست؛ «افاضه» یا تدریجی است و یا به طور دفعی صورت می گیرد. هر دو صورت ممتنع است؛ صورت اول مستلزم آن است که مؤثر و مفیض (خداوند و مجردات) نیز تدریجی عمل کند و زمانی باشد؛ و لازمهٔ صورت دوم آن است که اثر و فیض که دارای تدریج است، از نحوهٔ افاضه تخلف کند و دفعی باشد و این به معنای تخلف معلول از علت خود خواهد بود.

با پذیرش این اشکال و قائل شدن به خلق دفعی عالم، دیگر جایی برای طرح مسئلهٔ بداء باقی نمی ماند. به عبارت دیگر، چنین تصویری از جهان هستی جایی برای تغییر حکم یا امر الهی (بداء) باقی نمی گذارد. بنابراین میرداماد باید چنین تصوری را از ذهن مخاطب خود بزداید.

میرداماد در پاسخ به این اشکال برای هر یک از موجوداتی که در ظرف زمان قرار دارند، سه نحوهٔ حدوث قائل شده است: حدوث ذاتی، حدوث دهری و حدوث زمانی. همهٔ مخلوقات، اعم از زمانی و مجرد، در ظرف دهر خلق شدهاند. دهر فاقد سیلان و تدریج است و خلق موجودات زمانی در این مرتبه، تدریجی نمیباشد. سبق، لحوق، استمرار و تدریج، بر حسب امتداد زمانی است، نه بر حسب ظرف دهر و ذات الهی. بنابراین در حریم ربوبی اساساً امتداد زمانی ـولو به نحو موهوم ـ وجود ندارد. فعل





و فیض الهی ابدی و ازلی است و تصور امتداد و سیلان، و فراغ و تعطیل در مورد آن ناصواب است. همهٔ اشیا در ظرف دهر ازلاً و ابداً مخلوق خداوندند. به عبارت دیگر، خداوند اساساً معیت زمانی با زمانیات ندارد و بدین ترتیب اشکال مذکور مرتفع می گردد (میرداماد، ۱۳۷۴: ۵۸-۶۰).

بنابراین بداء تنها در لوح محو و اثبات امکان وقوع دارد. میرداماد مرتبهٔ دهر را «لوح محفوظ» و عالم ماده را «لوح محو و اثبات» میداند. لوح محو و اثبات در دو معنا استعمال می گردد؛ گاهی به زمان، از آن جهت که ظرف موجودات تدریجی الوجود است، لوح محو و اثبات اطلاق می شود و گاهی بر قوای مدرکهٔ نفوس فلکی از آن جهت که صور جزئیات عالم تکوین در آن منطبع است، لوح محو و اثبات اطلاق می گردد (همان: ۱۱۷). بنابراین بر اساس جهان شناسی میرداماد، بداء تنها در دو ساحت امکان وقوع دارد: موجودات تدریجی الوجود و علم نفوس فلکی.

میرداماد تغییرات عالم کون و فساد را بداء میداند. با توجه به این تفسیر، هر کون و فساد را باید بداء نامید. اما چگونه ممکن است بداء، که یکی از اصول معارف دین است، عبارت باشد از صرف تغییرات عالم کون و فساد؟ میرداماد در پاسخ به این سؤال یادآور می شود همان طور که به پایان یافتن حکمی که دارای وقت معین و محدود بوده، نسخ گفته نمی شود، بر انقضائات عادی و طبیعی نیز بداء اطلاق نمی گردد؛ بلکه اصطلاح بداء تنها در مورد آجال اخترامی و خوارق عادات طبیعی به کار می رود (همان: ۱۱۸-۱۱۸).

از توضیحات فوق مشخص می شود که بداء منحصر در تغییرات علم نفوس فلکی می باشد و قدر عینی از حوزهٔ بحث بداء خارج است؛ زیرا قدر عینی عبارت است از موجودات تحققیافته در زمان، و این با تعریفی که وی از بداء ارائه داده است یعنی نسخ حکم تکوینی قبل از تحقق آن مطابق نیست. بنابراین میرداماد بداء را صرفاً به منزلهٔ تغییر در علم نفوس فلکی در مورد حوادث زمانی آتی می داند.

### ۲-۲. دیدگاه صدرالمتألهین

در جهان شناسی صدرالمتألهین، حقایق اشیا در الواح الهیه ثبت شده است. وی لوح محفوظ را عبارت از عالم عقول می داند که از هر گونه تغییر و تبدل محفوظ است.

لوح محو و اثبات نیز عبارت است از نفوس فلکی که مؤثر در تکوین موجودات عالم عناصر میباشد و نقوش منقوش در آن قابل تغییر و تبدل است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۹۰: ۴۱۶-۴۱۵).

در برخی از آیات و روایات، اموری به خداوند نسبت داده شده که مستلزم تجسم اوست. در این نصوص، خداوند به تردید (کلینی رازی، ۱۳۶۵: ۲۴۶/۲: حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۵۲/۱۶؛ مجلسی، ۱۴۰۴: ۱۴۰۸؛ ۱۴۰۸؛ شلسف (زخرف/ ۵۵)، بیماری (حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۵۲/۱۶؛ طوسی، ۱۴۱۴: ۶۳۰)، تشنگی و گرسنگی متصف شده است (مجلسی، ۱۴۰۴: ۲۲۰/۷۸).

در مورد این مضامین، این مسئله مطرح است که چگونه چنین اموری به خداوند نسبت داده شده است و چگونه چنین مواردی با تجرد او سازگار است؟ صدرا در پاسخ به این مسئله توضیح می دهد که با توجه به مبانی وی در مباحث و حدت تشکیکی وجود، الوهیت خداوند دارای مراتب متفاوت، و اسمای الهی دارای مظاهر و مجالی متعدد می باشد. تمام موجودات، داخل در عالم ربوبی هستند و همهٔ اشیا دارای جهت خاصی نسبت به خداوند می باشند (صدرالدین شیرازی، ۱۳۹۰: ۲۱۶-۴۱۷). بدین ترتیب صدرا اثبات می کند که نسبت دادن این امور به خداوند حقیقی است و نیازی به تفصّیات قوم برای مجازی دانستن این انتساب نمی باشد.

صدرا در صدد است تا نسبت دادن بداء به خداوند را نیز به همین روش توضیح دهد. وی برای تبیین بداء ابتدا دو اصل را متذکر می شود:

اصل اول عبارت است از اینکه فعل نفوس فلکی، فعل حق تعالی میباشد. نفوس فلکی منزه از ارادات شهوی و غضبی هستند. بنابراین انگیزهای برای مخالفت با اوامر خداوند نخواهند داشت و ارادهٔ آنان، مستهلک در اراده و مشیت خداوند است. نسبت ارادهٔ نفوس فلکی به ارادهٔ الهی، مانند نسبت قوای حسی نفس انسان به قوهٔ ناطقه است که به رغم اختلاف مرتبه و نشئه، هیچ عصیان و نافرمانی وجود ندارد.

اصل دوم عبارت است از اینکه گاهی شیء بدون وجود معدات و مسببات مناسب، و صرفاً با توجه به علت فاعلی و امر عِلوی تحقق می یابد. مثال صدرالمتألهین حدوث حرارت ناشی از غضب در بدن انسان است. بنابراین در عالم ماده یا بدن انسان کبیر



ممکن است امری از جانب نفس مدبر آن، حادث شود که با معدّات خود تناسبی ندارد، بلکه اساساً مخالف اسباب مادی و علل معدّهٔ خود باشد. وقوع برخی از امور غریب و نادر، بر همین اساس است (همو، ۱۹۸۱: ۳۹۷-۳۹۶/۶).

صدرالمتألهین با توجه به این دو اصل توضیح می دهد که آنچه در لوح محفوظ و لوح محو و اثبات است، مکتوب حق تعالی است. الواح و صحائف قدری که عبارت اند از قلوب ملائکهٔ عمّاله و نفوس فلکی، مرتبه ای از مراتب علم الهی هستند و از مجالی اسماء و مراتب الوهیت وی به شمار می آیند. این الواح قدری همگی کتاب محو و اثبات هستند و جایز است که نقوش منقوش در آنها دچار زوال و تبدّل شود. لازم به ذکر است که این زوال و تبدّل، به دلیل مرتبهٔ وجودی آنهاست (همان: ۹۷/۶۳؛ همو، ۱۳۹۰: ۴۱۷).

صدرا تصریح نمی کند که اصل دوم چه نقشی در تبیین بداء دارد. اما به نظر می رسد مقصود او از بیان این اصل، پاسخ به این سؤال است که نقوش لوح محو و اثبات به چه سبب دچار تغییر و تبدل می گردند؟ وی با بیان این اصل در واقع به این سؤال چنین پاسخ داده است که تغییر نقوش الواح قدری گاهی توسط امور علوی و بدون دخالت اسباب و معدّات صورت می گیرد. بنابراین بداء عبارت است از تغییرات علم نفس فلک که بعضاً بر خلاف اقتضای معدّات است. این دگرگونی ها خارق العاده و غیر قابل پیش بینی بوده و تنها علت آن، اسباب خاص الهی است (همو، ۱۹۸۱)

از منظر صدرالمتألهین، علم نبی و ولی الیالا به عالم غیب، از طریق اتصال نفس او به یکی از الواح الهیه می باشد (همو، ۱۳۹۰: ۴۱۶). بنابراین گاهی نفس انبیا و اولیا الیالا به یکی از الواح الهیه می باشد (همو، ۱۳۹۰: ۴۱۶). بنابراین گاهی نفس انبیا و اولیا الیالات به لوح محو و اثبات متصل می گردد و از آینده مطلع شده و آن را بیان می نماید. سپس نقوش لوح محو و اثبات دچار دگرگونی شده و در نهایت آنچه واقع می شود، با آنچه که نبی یا ولی الیالا از آن خبر داده است، متفاوت خواهد بود. اخبار آنان از غیب، حاصل شهود کشفی یقینی است و معیوب نیست. اما تغییراتی که در صور منتقش در لوح محو و اثبات حاصل می شود، غیر قابل پیش بینی بوده و علم پیش از وقوع به آن برای هیچ یک از نفوس ممکن نیست. بدین صورت است که شرایع و اخبار الهی دچار



نسخ و بداء می گردند (همو، ۱۹۸۱: ۳۹۷-۳۹۶).

## ۲-۳. دیدگاه حکیم سبزواری

ابن سینا علاوه بر نفس منطبع در افلاک، به نفس ناطقه نیز قائل شده است (۱۳۸۱: ۱۵۸). بر همین مبنا، حکیم سبزواری برای تبیین مسئلهٔ بداء ابتدا بین دو مرتبه از علم فلک تمایز قائل می شود (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۹۸۸۶: ۳۹۸/۶ تعلیقهٔ ۱). نفس فلک از طرفی دارای قوهٔ ناطقه است که حامل ضوابط و قوانین کلی است و آن را از عالم عقول دریافت می کند و از طرف دیگر دارای قوهٔ متخیله است که صور جزئی را تخیل می نماید.

حوادث عالم عنصر حتى تخیلات و ارادات نفوس ارضى همگى از لوازم حركات فلكى به شمار مى آیند. بنابراین نفس فلك با علم به حركات و اوضاع خود، به تمامى تغییرات عالم ماده علم خواهد داشت. اما نفس فلك در مرتبهٔ ناطقهٔ خود، ضوابط و قوانینی كلی دارد و آن چنین است: «اگر حركات و اوضاع فلكى چنین باشد، حوادث عالم كون و فساد چنان خواهد شد». بنابراین نفس ناطقهٔ فلكى از طریق قضایاى شرطیه به حوادث عالم كون و فساد علم دارد. این قضایا همواره صادق می باشند؛ خواه مقدّم آنها واقع شود یا نشود (همان).

اما نفس منطبعهٔ فلک با تخیل کردن وصول جسم فلک به هر نقطه از حرکات خود، لوازم آن حرکات در عالم کون و فساد را هم تخیل می کند. اما این نحوه از علم بدون توجه به سایر احتمالات و شرایط است (همان). بدین ترتیب تخیلات نفس فلک باعث می شود که قوانین کلی که نزد عاقلهٔ نفس فلک است، تعین یابد. اما چنان که ذکر شد، هیچ لزومی ندارد که همهٔ تخیلات نفس منطبع فلکی وقوع یابد و تمامی آنها صرفاً قضایای شرطیه است.

نفس نبی و ولی این هنگام اتصال به فلک و مشاهدهٔ صور آن، از حوادث آتی اطلاع پیدا می کند. اما مشاهدهٔ صور فلکی همیشه تام نیست؛ گاهی تنها برخی از صور و لوازم حرکات فلکی را مشاهده می نمایند و برخی دیگر از آنها محجوب می ماند.

دلیل این احتجاب از نظر حکیم سبزواری دو امر است: اول آنکه احاطهٔ علمی به لوازم حرکات و اوضاع سیارات و ثابتات تنها برای خداوندِ علام الغیوب ممکن است و



از وسع و طاقت بشر بما هو بشر- خارج می باشد. دلیل دوم آن است که معاریج انبیا و اولیا المی یکسان نیست. نحوهٔ اتصال به نفس فلک و مرتبهٔ مشاهدهٔ صور آن حتی در مورد مشاهدات شخص واحد نیز متفاوت است. پس ممکن است که در یک اتصال، برخی از صور مشاهده شوند و در اتصال دیگر، برخی دیگر؛ یا آنکه برخی از مشاهدات تام و کامل باشند و کاشف از آنچه واقع خواهد شد، و برخی دیگر تنها بعضی از احتمالات را نشان دهند.

### ۳. تحلیل و نقد آرای فیلسوفان

میرداماد را به حق می توان اولین فیلسوفی دانست که با توجه به جهانشناسی فلسفی به تبیین بداء پرداخته است. بنابراین تبیین وی حتی اگر با اشکالات و نقایصی همراه باشد، ارزش و جایگاه خود را به عنوان اولین قدم در فلسفهٔ اسلامی برای تبیین بداء از دست نخواهد داد. وی با تطبیق مراتب هستی با دو اصطلاح دینی «لوح محفوظ» و «لوح محو و اثبات» تلاش کرده است تا حوزهٔ وقوع بداء را تعیین نماید. تنها مادیات هستند که می توانند بستری برای وقوع بداء باشند و در نتیجه، لوح محو و اثبات تنها با عالم ماده قابل تطبیق است. از دیگر اقدامات میرداماد در این بحث می توان به پاسخ به اشکال تسرّی تغییرات موجودات مادی به علل مجردهٔ آنها اشاره کرد. وی با نظریهٔ حدوث دهری، تلاش نموده است تا اشکال ربط حادث به قدیم را حل کند. بدین ترتیب بداء به معنای دگرگونی در مجردات یا تغییر و تردد در ذات خداوند متعال نخواهد بود.

اما تبیین میرداماد دارای اشکالاتی میباشد. اشکال اول آن است که میرداماد بداء را از جنس نسخ دانسته و به وحدت حکم نسخ و بداء فتوا داده است (۱۳۷۴: ۵۵-۵۷). وی



\r\q

مقایسهٔ بین نسخ و بداء را از مباحث محدثان در باب بداء اخذ کرده است، اما چنین مقایسهای شایستهٔ یک بحث فلسفی نیست. وی بدون مقدمات کافی و بدون ارائهٔ تبیین فلسفی دربارهٔ نسخ، حکم به یگانگی حکم نسخ و بداء نموده است. به نظر می رسد میرداماد در روش بحث خود در این موضوع دچار وحدتانگاری دو مسئله شده است. اشکال دوم به درستی از جانب صدرالمتألهین ایراد گردیده است. وی با صرفنظر از اشکال روشی میرداماد در این بحث تصریح می کند که نسخ و بداء حکم واحد نداشته و همسنخ نمی باشند. صدرالمتألهین به سه تفاوت بین نسخ و بداء اشاره نموده است: اولاً بداء اختصاص به امور خارجی ندارد و گاهی احکام تشریعی نیز دستخوش بداء می شوند. ثانیاً بداء پیش از وقوع امر موعود واقع می شود و نسخ بعد از مورد عمل قرار گرفتن امر تشریعی. ثالثاً آنچه بداء بدان تعلق می گیرد، دارای وحدت شخصی است؛ بر خلاف متعلق نسخ که دارای وحدت ابهامی بوده و بر مصادیق متعدد شمول

اشکال سوم: میرداماد نهایتاً بداء را به معنای تغییر صور علمی فلک دانسته است، اما تبیین وی در خصوص اینکه چرا این صور دچار دگرگونی و تغییر می شوند، دارای نارسایی است. علت این دگرگونیها از سه احتمال خارج نمی باشد: نفس فلک، علل مافوق فلک یا موجودات مادون فلک. اما نفس فلک نمی تواند علت تغییر در صور علمی خود باشد، زیرا ممکن نیست که فاقد شیء، معطی آن شیء گردد. علل مافوق فلک نیز نمی توانند به طور مستقل علت این دگرگونی ها باشند، زیرا این امر مستلزم دگرگونی در مجردات می باشد. تأثیر موجودات عنصری بر نفوس فلکی نیز خالی از اشکال نیست. افلاک در زمرهٔ علل طولی جهان هستی به شمار می آیند و تأثر آنها از مادون خود، محل اشکال است. بنابراین تبیین میرداماد از مسئلهٔ بداء، خواننده را با سؤالی مواجه می کند که از جانب وی بی پاسخ مانده است؛ علم افلاک چگونه دگرگون می گردد؟

مي يابد (صدرالدين شيرازي، ۱۳۶۶: ۱۸۴/۴).

آخرین اشکال بر میرداماد آن است که وی نتوانسته تعارض بین نصوص شرعی و تبیین عقلی خود را حل کند. در نصوص شرعی، بداء به خداوند نسبت داده شده است (کلینی رازی، ۱۳۶۵: ۱۴۸/۱، ۱۲۲۵، ۳۲۷ و ۴۴۱: مجلسی، ۱۴۰۴: ۱۲۴ه ۱۲۲۹)؛ اما میرداماد صرفاً

بداء را با توجه به افلاک تبیین کرده و از نحوهٔ انتساب آن به خداوند سخنی نگفته است. به عبارت دیگر، این تبیین نتوانسته نحوهٔ انتساب بداء به خداوند را نشان دهد و از این جهت با آموزه های روایی مطابقت ندارد.

صدرالمتألهین گام محکم تری نسبت به میرداماد برداشته و مشکل انتساب بداء به خداوند را از طریق تعدد مظاهر و مجالی حضرت حق حل نموده است. از دیدگاه وی، افعال ملائکه و نفوس فلکی، «فعل الله» است و می تواند به خداوند منتسب گردد (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۳۹۶/۳۹–۳۹۷). پس دگرگونی علم آنها، دگرگونی علم فعلی خداوند به شمار می آید. بنابراین صدرا بداء را به معنای ظهور می داند، نه اظهار.

نکتهٔ مثبت دیگر در تبیین صدرالمتألهین پاسخ به این سؤال است که چگونه علم نفوس فلکی دستخوش تغییر و تحول می گردد؟ صدرالمتألهین در پاسخ به این سؤال معتقد است که برخی از اسباب الهی، بدون دخالت معدّات، در تغییر صور علمی نفس فلکی نقش دارند. دسترسی و علم به این اسباب برای نفوس ارضی و سماوی محال می باشد؛ زیرا خداوند علم به آن را به خود اختصاص داده است: «لأنّه ممّا استأثره» (همان).

اما تبیین صدرالمتألهین با انتقاداتی نیز مواجه است. انتقاد اول از طرف حکیم سبزواری مطرح شده و به علت فاعلی این تحولات اشاره دارد: چگونه ممکن است که اسباب الهی، بدون دخالت علل معده در عالم مادی تغییراتی را ایجاد کند و در عین حال، خود دچار تغییر نشود؟! اگر دخالت معدات در روند تأثیرگذاری اسباب الهی حذف شود، دگرگونیهای صور علمی نفس فلک، علتی جز دگرگونی در اسباب الهی نخواهد داشت (همان: ۹۸/۶، تعلیقهٔ ۱).

نقد دیگر حکیم سبزواری، امتناع تغییر صور فلکی نزد برخی از حکماست (همان). بدن فلک، خرق و التیام نمی پذیرد و تغییرات صور منطبع در آن نیز محال است. این انتقاد، مبتنی بر نظام معرفت شناسی مشاییان است که به استثنای معقولات، علم را عبارت از انطباع صور در اعضای ادراکی بدن می دانند. بدیهی است که این انتقاد با توجه به تجرد صور علمی در نظام حکمت صدرایی وارد نمی باشد.

اما از دیدگاه نگارندگان، تبیین خود حکیم سبزواری نیز خالی از اشکال نیست. ایشان علم فلک به عالم ماده را از قبیل قضایای شرطیه میداند که ممکن است وقوع



نیابند. این قضایای شرطیه، هیچ تغییر و تحولی ندارند و علم به هر یک از آنها و صدقش، مستلزم وقوع آن در خارج نمی باشد (همان). این تبیین به سختی می تواند با آنچه در شریعت دربارهٔ لوح محو و اثبات آمده است، مطابقت پیدا کند. لوح محو و اثبات بر اساس آیات و روایات حقیقتاً دستخوش تغییر و تحول می گردد و محو و اثبات در آن صورت می گیرد.

اشکال دیگر آن است که بر اساس تبیین حکیم سبزواری، در برخی از موارد، اخبار انبیا و اولیا پایت از آینده مطابق آنچه که روی خواهد داد، نیست. یعنی ممکن است نفوس آنان صوری را در عالم افلاک مشاهده نماید و از آن خبر دهد و در عین حال مشاهدهٔ آنان، ارتباطی با واقعیت نداشته باشد. با توجه به آنکه غرض از بعثت انبیا پایت آن است که مردم تابع اوامر آنان باشند، باید مردم بتوانند به آنان وثوق داشته باشند، وگرنه غرض از بعثت انبیا حاصل نخواهد شد (علامه حلی، ۱۳۸۹: ۳۴۹). تبیین حکیم سبزواری وثوق مردم به انبیا و اولیا پایت را دچار خلل می نماید و از این جهت مناسبتی با سایر مسائل الهیاتی ندارد.

اشکال سوم آن است که حکیم سبزواری صراحتاً اشتباه در مشاهده را به انبیا و اولیا الها نسبت می دهد و مشاهدات آنان را متفاوت، و میزان نیل آنان به واقعیت را حتی در میان مشاهدات یک فرد غیر یکسان می داند (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۸: ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، تعلیقهٔ ۱). بنابراین نقص از جانب انبیا و اولیا الها است که موجب می گردد گاهی ایشان آنچه را که در آینده رخ خواهد داد، به اشتباه مشاهده نمایند و همان مشاهده خود را به عنوان اخبار از آینده و به عنوان انباء الهی، به مردم ابلاغ کنند. حکیم سبزواری در حقیقت بر عدم تطابق واقعیت با این کشف ناقص، عنوان بداء را اطلاق نموده است. این، بدان معناست که انبیا و اولیا الها در فهم حداقل برخی از حقایق و معارف الهی فاقد عصمت می باشند و چنین چیزی با غرض بعثت ایشان ناسازگار است.

آخرین اشکال که به طور خاص بر حکیم سبزواری وارد می شود، آن است که ایشان راه هر گونه تغییر و تحول در جهان فوق ماده را مسدود نموده است. میرداماد با این مسئله مواجه شده بود که چگونه اموری مثل بداء و دعا، در نظام هستی تغییر ایجاد می کنند و تلاش نمود تا راهی برای حل این مسئله پیدا نماید. صدرالمتألهین نیز در



واقع با تمسک به «اسباب الهی» تلاش نمود تا جایی برای تغییر و تحول در نظام هستی باز نماید. اما حکیم سبزواری به نحوی بداء را تبیین نموده است که مجالی برای تغییر و تحول و یا محو و اثبات باقی نمی ماند. به عبارت دیگر، تبیین ایشان در راستای تلاش دو فیلسوفِ پیش از ایشان برای حل یک معضل فلسفی نمی باشد و در واقع به نوعی بازگشت به عقب است.

اما اشکالی که بر تمام آرای مذکور وارد است، ابطال هیئت بطلمیوسی میباشد. سه فیلسوفی که مورد بررسی قرار گرفتند، تبیین خود در مورد مسئلهٔ بداء را بر هیئت بطلمیوسی مبتنی نمودهاند و باطل بودن این جهانبینی امروزه امری آشکار است. بطلان هیئت بطلمیوسی هرچند ممکن است نتایج تبیین و استدلال را تغییر ندهد و سایر تبیینها نیز فرضاً به چنین نتایجی منجر گردند، اما به وضوح با توجه به بطلان یکی از مقدمات اساسی این تبیینها -که به صورت اصل موضوعه لحاظ شده است تمام تبیین را مخدوش و غیر قابل اتکا مینماید. در واقع اصل وقوع بداء امری حتمی است که بخشی از اعتقادات شیعه را تشکیل داده است و مسئلهٔ اساسی، ارائهٔ تبیینی دقیق و صحیح در مورد نحوهٔ وقوع آن است. ابتنای هر سه تبیین مذکور بر هیئت بطلمیوسی حصیح در مورد نحوهٔ وقوع آن است. ابتنای هر سه تبیین مذکور بر هیئت بطلمیوسی بداء باید راه دیگری را بیمود.

# ۴. راه حل دیگر

شاید بتوان با استفاده از برخی کلمات صدرالمتألهین راه دیگری را برای حل این مسئله یافت. در صورت صحت این راه حل، تبیینی از بداء وجود خواهد داشت که مبتنی بر هیئت بطلمیوسی نبوده و در نتیجه از اشکال اساسی و مشترک تبیینهای سه گانهٔ مذکور مبرّاست. صدرالمتألهین در کتاب /لاسفار، الواح قدری را عبارت از قلوب ملائکه عماله و نفوس مدبّرات سماوی دانسته است (همان: ۴۹۷/۶). از دیدگاه صدرالمتألهین تنها بخشی از ملائکه فاقد قوه هستند و لذا بخش دیگر آنها دارای قوه می باشند (همو، ۱۳۹۰: ۲۰۸). صدرالمتألهین ملائکه را به سه قسم تقسیم می کند: ملائکهٔ مقرب، ملائکهٔ سماوی و ملائکهٔ ارضی (همان: ۴۰۷).



در تحلیل این کلام می توان گفت که بنا بر تصریح صدرالمتألهین، ملائکهٔ مقرب فعلیت محض می باشند (همان)؛ بنابراین نمی توانند مصداقی برای لوح محو و اثبات قرار گیرند و از آنجا که ملائکه از سنخ مجردات بوده و به مثالی و عقلی منقسم می شوند، لوح محو و اثبات را باید در میان قلوب ملائکهٔ عالم مثال جستجو کرد و مجال دیگری برای آن باقی نمی ماند؛ زیرا هر گونه دگرگونی برای موجودات عالم عقول، ممتنع است و این موجودات نمی توانند مصداق لوح محو و اثبات باشند.

بنابراین اگر مقصود صدرالمتألهین از ملائکهٔ عماله، ملائکهٔ عالم مثال باشد، می توان گفت که وی بی آنکه تصریح نماید، راه حل دیگری در مسئلهٔ بداء در ذهن داشته است. این تبیین از لوح محو و اثبات، ارتباطی با هیئت بطلمیوسی ندارد و در نگاه اول می تواند جایگزین مناسبی برای تبیین لوح محو و اثبات از طریق انطباق آن با مدبرات سماوی باشد. اما در عین حال محشّیان کتاب الاسفار به این نکته اشاره ننموده و این طریق را نپیموده اند. بر اساس مطالعات نگارندگان، این نخستین بار است که چنین تبیینی در آثار صدرالمتألهین در مورد نحوهٔ وقوع بداء مورد اشاره قرار گرفته است.

#### ۱\_۴. نقد این راه حل

از دیدگاه نگارندگان، این تبیین نیز نمی تواند بداء را توضیح دهد و با اشکال مواجه است. اگر قوه و استعداد برای تغییر و دگرگونی، اولاً و بالذات از آنِ هیولی و ماده است، هیچ مجردی اعم از عقلی و مثالی نمی تواند دچار تحول و دگرگونی گردد. هیچ موجود مجردی نمی تواند مشوب به هیولی و ماده باشد. بنابراین ملائکهٔ مثالی نیز نمی تواند مصداق لوح محو و اثبات واقع شوند.

این نقد حاکی از وجود اشکالی اساسی تر در مورد تبیینهای این سه فیلسوف در مورد بداء است. اشکالی که ریشهٔ آن را باید در جهانشناسی آنان و سایر اندیشمندانی که چنین جهانبینی را اتخاذ نموده اند جستجو کرد.

## ۵. دیدگاه نگارندگان: جهان بدون هیولی

از دیدگاه نگارندگان، اشکالات مرتبط با تبیینهای بداء صرفاً به استدلالهای فلاسفه





باز نمی گردد؛ بلکه این جهان شناسی فلسفهٔ اسلامی است که نمی تواند بداء را تبیین نماید. دلیل این مدعا آن است که برای تبیین بداء، ابتدا باید مصداقی برای لوح محو و اثبات تعیین گردد. بدون تبیین مصداق لوح محو و اثبات و نشان دادن جایگاه آن در جهانی بینی فلسفی، امکان تبیین چگونگی وقوع بداء منتفی است. از آنجا که لوح محو و اثبات محل صور علمی است، نمی تواند از سنخ عالم ماده باشد؛ زیرا علم، مجرد از ماده است و در ماده حلول نمی یابد. بنابراین لوح محو و اثبات را باید ضرورتاً در میان مجردات جستجو کرد و از آنجا که بر اساس جهان بینی رایج در فلسفهٔ اسلامی، تغییر و تحول منوط به ماده و استعداد است، مجردات نمی توانند دستخوش دگرگونی شوند. بنابراین لوح محو و اثبات نه در مجردات جایی دارد، و نه در میان مادیات. بنابراین جهان بینی فلسفهٔ اسلامی مجالی برای لوح محو و اثبات باقی نمی گذارد و از اثبات آن عاجز است. این چیزی است که می توان از آن با عنوان «بن بست در جهان بینی رایج در فلسفهٔ اسلامی برای تبیین بداء» یاد کرد.

از آنچه ذکر شد، روشن می شود که مشکل در ارائهٔ تبینی صحیح در باب بداء، به ضعف استدلالهای فلاسفهٔ مذکور باز نمی گردد؛ بلکه این پارادیم جهان شناختی این سه فیلسوف است که چنین مشکلی را ایجاد نموده است. این ناتوانی در ارائهٔ تبینی صحیح دربارهٔ مسئلهٔ بداء، حکایت از آن دارد که جهان شناسی این سه فیلسوف با ایرادی اساسی مواجه است.

اما دلیل این نارسایی چیست؟ کدام مقوله در شناخت فلسفی ایشان از عالم، موجب چنین اشکالی شده است؟ از نظر نگارندگان، علت این نارسایی را باید در نظریهٔ هیولی یافت. قول به هیولی درّهای عمیق بین مجردات و مادیات ایجاد نموده است. قائل شدن به هیولی موجب می شود که ما با دو جهان کاملاً متفاوت مواجه شویم؛ جهانی که سراسر تغییر می باشد و مانند رودی روان در حرکت دائمی تدریجی است، و جهانی که دارای ثبات محض است. نتیجتاً در چنین جهانی، مجالی برای تحقق لوح محو و اثبات باقی نمی ماند و بدون آن، تبیین بداء ممتنع است. لذا باور به هیولی را می توان به مثابهٔ سنگ بنای نارسایی های موجود در ارائهٔ یک تبیین صحیح فلسفی در مورد بداء دانست. بیان استدلال به صورت «قیاس ذو وجهین» چنین است: بر اساس جهان شناسی این

سه فیلسوف، علم الهی که بداء در مورد آن رخ می دهد، یا در ذات الهی است یا در موجودات مادی و یا در موجودات مجرد (اعم از مثالی و عقلی). شق اول، مستلزم تغییر در ذات الهی و محال است. شق دوم، قابل تغییر است و به دلیل وجود جوهر مادی هیولانی، تحول در آن ممتنع نیست، اما علم از سنخ مادیات نیست و نمی تواند در مادیات تحقق یابد. بنابراین، این شق نیز محال است. شق سوم از سنخ مجردات است و می تواند محل برای این صور علمی باشد، اما با توجه به عدم وجود جوهر قابل برای تغییر و تحول که هیولی نام دارد این شق نیز نمی تواند حامل علمی باشد که در آن محو و اثبات رخ می دهد. بنابراین تمامی شقوق فوق محال است. تمسک به «انتقاش صور علمی در نفس فلک» تنها گزینهٔ ممکن در جهان بینی این فلاسفه برای خروج از این شقوق محال بوده که ابطال آن نیز امروزه امری بدیهی است.

این استحاله به دلیل آن است که بر اساس جهانشناسی این فیلسوفان نمی توان مجردات را قابل تغییر و تحول دانست. اینکه مجردات قابل تغییر نیستند، ناشی از آن است که هر گونه تغییر و تحول نزد این فلاسفه صرفاً در صورتی تحقق می یابد که قوه و استعداد آن وجود داشته و واجد جوهر هیولانی باشد. بنابراین مجردات که فاقد هیولی هستند، تغییر و تحولی در آنها راه نخواهد یافت. نتیجتاً جهان این فلاسفه برای تبیین بداء با بن بست مواجه شده و محلی در آن برای لوح محو و اثبات وجود نخواهد داشت. این اساسی ترین اشکال تبیینهای ایشان در مورد بداء است. به عبارت دیگر، قول به هیولی منجر به بن بستی فلسفی در تبیین چگونگی وقوع بداء می شود.

اهمیت نقش مخرب هیولی در تبیین صحیح بداء با این مؤید واضح تر می گردد که دلیل محکمی برای اعتقاد به هیولی وجود ندارد. به طور کلی سه برهان بر وجود هیولی اقامه شده است: «برهان قوه و فعل» (ابنسینا، ۱۳۹۵: ۶۹۰ سبزواری، ۱۳۸۶: ۱۳۸۸: ۱۹۲–۱۹۲؛ سبزواری، فصل و وصل» (ابنسینا، ۱۳۹۵: ۱۳۹۸: ۱۳۹۸: ۱۹۹۱-۱۹۱؛ سبزواری، ۱۳۸۶: ۱۳۸۸: ۱۹۸۱) و «برهان امکان استعدادی» (ابنسینا، ۱۳۹۵: ۱۸۲۱). همهٔ این براهین توسط برخی از اندیشمندان مسلمان معاصر مانند استاد مطهری و آیةالله مصباح یزدی مورد نقد و مناقشه قرار گرفته و ابطال گردیده است (طباطبایی، ۱۳۶۶: ۱۱۸/۴، پاورقی؛ مطهری، ۱۳۶۹: ۱۲۸/۴، پاورقی؛ مطهری، ۱۳۶۹:



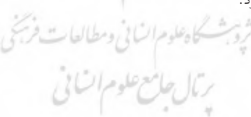
## نتيجهگيري

۱. تمامی تبیینهای چهارگانهٔ مذکور از این سه فیلسوف با ایرادات و اشکالاتی مواجه
است.

۲. با تدقیق در ایرادات مشخص شد که اشکال تمامی این تبیینها در سطحی عمیق تر از استدلالها مرتبط است و ریشه در جهانبینی رایج در فلسفهٔ اسلامی دارد. بداء یعنی تغییر در علم فعلی خداوند و در لوح محو و اثبات واقع رخ می دهد. علم از سنخ مجردات است و نمی تواند محل مادی داشته باشد. اما باور به هیولی موجب شده است که هر گونه تغییر در مجردات، ممتنع به شمار آید. بنابراین باور به هیولی مجالی برای لوح محو و اثبات در جهانبینی این فلاسفه باقی نمی گذارد. این امر مستلزم پدید آمدن بن بست در تبیین مسئلهٔ بداء نزد این فیلسوف شده است.

۳. راه حل این بنبست در گرو ارائهٔ یک جهانی شناسی عاری از باور به هیولاست. به رغم آنکه این نوشتار حاکی از ضرورت ارائهٔ چنین جهان شناسی است، تبیین آن از عهدهٔ آن خارج است.

۴. تدقیق در نقش مخرب قول به هیولی در تبیین بداء میتواند زمینه را برای پژوهشهای مشابه فراهم کند. برای مثال تبیینهای فلسفی در مورد دعاء، استکمال برزخی و اخروی، تغییر در ملائکه و مجردات و... میتواند از این طریق مورد تحلیل و بررسی قرار گیرد.



#### كتابشناسي

- 1. آقابزرگ طهراني، محمدمحسن، الذريعة الي تصانيف الشيعه، بيروت، دار الاضواء، بي تا.
- ٢. ابن سينا، ابوعلى حسين بن عبدالله، الاشارات و التنبيهات، قم، بوستان كتاب، ١٣٨١ ش.
  - ٣. همو، الشفاء (الالهيات)، قاهره، دار الكتاب العربي للطباعة و النشر، ١٣٩٥ ق.
    - ۴. همو، النجاة من الغرق في بحر الضلالات، تهران، دانشگاه تهران، ١٣٥٤ ش.
- ۵. ابن منظور افریقی مصری، ابوالفضل جمالالدین محمد بن مکرم، لسان العرب، تحقیق علی شیری، بیروت، دار احیاء التراث العربی، ۱۴۰۸ ق.
- اسماعیلی، محمدعلی، «بداء در نظام فلسفی صدرالمتألهین»، مجلهٔ تخصصی کلام اسلامی، شمارهٔ ۹۰، پاییز ۱۳۹۳ ش.
  - ٧. جرجاني، ميرسيدشريف على بن محمد، التعريفات، چاپ چهارم، تهران، ناصرخسرو، ١٣٧٠ ش.
- ٨. حرّ عاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة الي تحصيل مسائل الشريعه، قم، مؤسسة آل البيت الهيائي الاحياء التراث، ١٤٠٩ ق.
- ٩. رياضى، نوريه، «بداء: نقد و بررسى نظرية انديشمندان مسلمان»، فصلنامة انديشة ديني، شماره ٢٧، تابستان ١٣٨٧ ش.
- زادهوش، محمدرضا، «آموزهٔ بداء و کتابشناسی آن»، ماهنامهٔ کتاب ماه دین، شماره های ۶۸ و ۶۹، خرداد و تیر ۱۳۸۲ ش.
- 11. سبحاني تبريزي، جعفر، الالهيات على هدى الكتاب و السنة و العقل، قم، المركز العالمي للدراسات الاسلاميه، ١٤١٢ ق.
  - ۱۲. سبزواری، ملاهادی بن مهدی، شرح المنظومه، قم، بیدار، ۱۳۸۶ ش.
- 1۳. صدرالدين شيرازى، محمد بن ابراهيم، الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة العقليه، حاشية علامه طباطبايي، چاپ سوم، بيروت، دار احياء التراث الاسلامي، ١٩٨١ م.
  - ۱۴. همو، الشواهد الربوبية في المناهج السلوكيه، قم، بوستان كتاب، ١٣٩٠ ش.
  - 1۵. همو، شرح اصول الكافي، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۶۶ ش.
- 19. صدوق، ابوجعفر محمد بن على بن حسين بن موسى بن بابويه قمى، التوحيد، قم، جامعة مدرسين، 1۳۵۷ ش.
  - ١٧. همو، كمال الدين و تمام النعمه، تصحيح على اكبر غفاري، قم، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٩٥ ق.
- ۱۸. طباطبایی، سیدمحمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، پاورقی شهید مطهری، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۳۶۶ ش.
  - همو، رسائل توحیدی، قم، بوستان کتاب، ۱۳۸۸ ش.
  - ٢٠. طوسى، ابوجعفر محمد بن حسن، الامالي، قم، دار الثقافه، ١٤١٢ ق.
    - ٢١. همو، كتاب الغيبه، قم، مؤسسة المعارف الأسلاميه، ١٤١١ ق.
- ۲۲. عصار، سیدمحمدکاظم، مجموعهٔ آثار عصار، با حواشی و مقدمه و تصحیح سیدجلال الدین آشتیانی، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۶ ش.
- ۲۳. علامه حلى، ابومنصور جمال الدين حسن بن يوسف بن مطهر اسدى، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تهران، هرمس، ۱۳۸۹ ش.
  - ٢٢. همو، نهج الحقّ وكشف الصدق، قم، دار الهجره، ١٤٠٧ ق.



- ۲۵. علوی، سیداحمد بن زین العابدین، شرح کتاب القبسات میرداماد، تحقیق حامد ناجی اصفهانی، تهران، مؤسسهٔ مطالعات اسلامی، ۱۳۷۶ ش.
- 75. قیصری رومی، محمد داوود بن محمود، شرح فصوص الحکم، به کوشش سیدجلال الدین آشتیانی، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۵ ش.
  - ٢٧. كراجكي طرابلسي، ابوالفتح محمد بن على بن عثمان، كنز الفوائد، قم، دار الذخائر، ١٤١٠ ق.
  - ۲۸. كليني رازي، ابوجعفر محمد بن يعقوب، اصول الكافي، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٥٥ ش.
- ٢٩. مجلسى، محمدباقر بن محمدتقى، بحار الانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار التي . بيروت، مؤسسة الوفاء، ١٤٠٤ ق.
- ۳۰. محمدزاده، رضا و جواد طاهری، «رویکردی فلسفی ـ کلامی به آموزهٔ بداء بر مبنای اسلوب تحلیلی»، فصلنامهٔ آینهٔ معرفت، شمارهٔ ۲۸، پاییز ۱۳۹۰ ش.
  - ۳۱. مصباح يزدى، محمدتقى، آموزش فلسفه، تهران، سازمان تبليغات اسلامى، ١٣٧٠ ش.
    - ٣٢. همو، تعليقة على نهاية الحكمه، قم، در راه حق، ١٤٠٥ ق.
    - ۳۳. مطهری، مرتضی، انسان و سرنوشت، قم، صدرا، ۱۳۷۸ ش.
    - ۳۴. همو، حركت و زمان در فلسفهٔ اسلامي، تهران، حكمت، ۱۳۶۹ ش.
      - ٣٥. مظفر، محمدرضا، عقائد الاماميه، قم، انصاريان، ١٣٨٧ ش.
- ۳۶. مفید، محمد بن محمد بن نعمان عکبری بغدادی، المسائل العکبریه، قم، کنگرهٔ جهانی هزارهٔ شیخ مفید، ۱۴۱۳ ق.
  - ٣٧. همو، اوائل المقالات في المذاهب و المختارات، قم، كنگرة جهاني هزارة شيخ مفيد، ١٤١٣ ق.
    - .٣٨ همو، تصحيح الاعتقاد، قم، كنگرهٔ جهاني هزارهٔ شيخ مفيد، ١٤١٣ ق.
- ٣٩. موسوى خمينى، سيدروح الله، تعليقات على شرح «فصوص الحكم» و «مصباح الانس»، قم، پاسدار اسلام، ١٤١٠ ق.
  - ۴٠. همو، شرح چهل حديث، چاپ چهارم، تهران، مؤسسهٔ تنظيم و نشر آثار امام خميني، ١٣٨٨ ش.
    - ۴۱. همو، كشف الاسرار، تهران، محمد، بي تا.
  - ۴۲. همو، مصباح الهداية الى الخلافة و الولايه، تهران، مؤسسة تنظيم و نشر آثار امام خميني، ١٣٨٤ ش.
- ۴۳. ميرداماد، ميرمحمدباقر بن محمد حسيني استرآبادي، *نبراس الضياء و تسواء السواء في شرح باب البداء و اثبات جدوي الدعاء*، قم ـ تهران، هجرت و ميراث مكتوب، ۱۳۷۴ ش.
- ۴۴. نصيرالدين طوسى، محمد بن محمد، تلخيص المحصل المعروف بنقد المحصل، بيروت، دار الاضواء، 1۴۰۵ ق.