A Quarterly Research Journal Vol. 6, Winter 2016, No. 21 سال ششم، زمستان ۱۳۹۴، شماره ۲۱ صفحات: ۶۶ ـ ۴۹

# بررسی و نقد منشأ شکلگیری ادبیات عرفانی در تمدن اسلامی از منظر مستشرقان

\*مهدی بهرامی سید ابوالقاسم حسینی (ژرفا

چکیده

ادبیات عرفانی قسمتی از میراث منظوم و منثور فارسی است که تحت تأثیر معنوی عرفان اسلامی در تاریخ و تمدن اسلامی بهوجود آمده و یکی از موضوعات پژوهشی مورد علاقه مستشرقان بوده است؛ تحقیقات و مطالعاتی که عموماً بر مبنای روشهای مطالعاتی غربی تدوین شده و روشهایی که عمدتاً برون دینی بودهاند. از این رو نتایج مطالعات مستشرقان در این عرصه غالباً با نتایج مطالعات مسلمان متفاوتند؛ چراکه پژوهشگران مسلمان برخلاف مستشرقان، ادبیات عرفانی را در ساحت دینی تحلیل می کنند. از این رو این تحقیق درنظر دارد با روش تحلیلی ـ توصیفی به بررسی نظریات مختلف مستشرقان - که عموماً تاریخی است - بپردازد و در نهایت با ارائه نظریات محققین فارسی زبان و مسلمان در این خصوص عنوان کند که نگاه تاریخی، تبیین صحیح و مناسبی از منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی نیست؛ چراکه پیوند شعر و عرفان اسلامی، پیوندی فرازمانی، معرفتی و غیر تاریخی است.

### واژگان کلیدی

تصوف و عرفان اسلامی، ادبیات تصوف، شعر عرفانی، مستشرقان.

mahdybahrami@gmail.com azharfa@gmail.com ۳۴/۰۴/۱۰: تاریخ پذیرش \*. دانشجوی دکتری حکمت و هنر دینی، دانشگاه ادیان و مذاهب قم. \*\*. استادیار دانشگاه ادیان و مذاهب قم. تاریخ دریافت: ۹۳/۱۰/۱۱

#### طرح مسئله

عرفان طریقه ای معرفت شناسانه مبتنی بر ذوق و اشراق است. آنچه این طریقت و روش معرفت شناسانه را از دیگر روشها متمایز می کند، کشف حقیقت برخلاف اهل برهان است که تکیه و اعتماد بر عقل و استدلال دارند. در عرفان و تصوف بر ذوق و اشراق اعتماد و تکیه می شود. بر این اساس اگرچه عرفان و تصوف جنبه درونی و باطنی تمدن اسلام به شمار می آید، اما این روش معرفت شناسانه مختص اسلام نیست؛ چراکه نزد سایر اقوام نیز برحسب تفاوت مراتب و به نسبت ظروف زمانی و مکانی خاص، این روشن و مسلک نامهای مختلف و متفاوتی دارد که همه آنها را در تحلیل و بررسیهای آکادمیک تحت عنوان اهل سر یا میستی سیسم تعریف می کنند. گذکر این نکته ضروری به نظر می رسد که بررسی آغاز یک جنبش و تحول با منشأ آن متفاوت است. به عبارت دیگر بررسی آغاز یک جنبش مانند تصوف و ادبیات تصوف، امری تاریخی است؛ این در حالی است که وقتی قرار است منشأ یک جنبش مانند تصوف و ادبیات تصوف و ادبیات تصوف بررسی شود، منظور فقط آغاز این حرکت و جنبش نیست، بلکه مسئله چرایی و چگونگی تصوف بررسی شود، منظور فقط آغاز این حرکت و جنبش نیست، بلکه مسئله چرایی و چگونگی به به به به یک حرکت و جنبش نیست، بلکه مسئله چرایی و چگونگی به به به به یک حرکت و جنبشی بزرگ است.

اگرچه بیشتر پژوهشگران عرصه عرفان و تصوف اسلامی آغاز تصوف را در تاریخ و تمدن اسلامی به قرن دوم نسبت میدهند و قرن ششم هجری را قرن فراگیری آن برمیشمارند، اما در منشأ شکل گیری آن اتفاق نظر وجود ندارد؛ همچنان که این اختلاف و تمایز در دیگر عرصههای جریان عرفان و تصوف وجود دارد. یکی دیگر از اختلافاتی که در جریان عرفان و تصوف وجود دارد و هنوز تحقیق جامع و شایستهای در مورد آن انجام نشده بررسی چگونگی شکل گیری دارد و هنوز تحقیق جامع و تمدن ایران اسلامی است. ادبیاتی که قسمت عظیمی از میراث منثور و منظوم تاریخ و تمدن ایران اسلامی است. ادبیاتی که قسمت عظیمی از میراث شاعر، تصوف به وجود آورده اند.

## منشأ شكلگيري عرفان و تصوف در تاريخ و تمدن اسلامي

یکی از موضوعاتی که پژوهشگران مستشرق و مسلمان در مورد آن سخن گفتهاند و این سخنان

۱. رضوی، تاریخ تصوف در هند، ص ۲۴.

<sup>2.</sup> Mysticism.

۳. زرین کوب، *ارزش میراث صوفیه*، ص ۹.

۴. برتلس، تصوف و ادبیات تصوف، ص ۷۰.

گاه اختلاف فراوانی دارد، سخن از منشأ و سرچشمه عرفان و تصوف اسلامی در تـاریخ و تمـدن اسلام است. به طور کلی نظریات بیان شده در این موضوع براساس دو رویکرد معرف تشناسانه و اجتماعی \_ سیاسی بیان شدهاند. در رویکرد معرفتشناسانه، پژوهشگران عرصه تصوف به مباحث معرفتی مطرحی شده در تصوف و همچنین آداب و رفتارهای آنها تمرکز کردهاند. در این رویکرد می توان نظریات را به دو دسته درون دینی و برون دینی دسته بندی کرد. در رویکرد اجتماعی \_ سیاسی، یژوهشگران بهجای تکیه بر آموزهها و رفتارهای صوفیان، به بررسی شرایط اجتماعی \_ سیاسی جهان اسلام می پردازند و سیر آغاز و تحول تصوف را این گونه تحلیل می کنند.

این در حالی است که بسیار از صوفیان متقدم، تصوف و عرفان را امری کاملاً دینی قلمـداد می کردند و منشأ آن را در تاریخ و تمدن اسلامی، دین اسلام می دانستند، نه چیز دیگر. ' برای مثال افرادی چون ابوالقاسم قشیری (۴۳۷ ق)، هجویری (۴۷۰ ق)، عبادی (۴۹۱ ق) و نجمالدین رازی (۶۵۴ ق) معتقدند كه معيار و شاخص اصلى تصوف، قرآن و سيرت رسول الله على است. ﴿

در کنار این منشأ درون دینی که توسط خود اهل تصوف و عرفان بیان شده است، برخی یژوهشگران معاصر همچون زرین کوب، نصر، شفیعی کدکنی و قاسم غنی نیـز براسـاس تحلیـل معرفت شناسانه، منشأ درون دینی را تأیید کرده و مطلقاً معتقدند که عرفان ریشهای اساساً اسلامی دارد. اگرچه در این سنت می توان برخی نشانههای غیر دینی یافت، اما این نشانهها که به ظاهر از دیگر سنتها وام گرفته شدند، در درون این اندیشه هضم و سیس مورد استفاده قرار گرفتهاند. ۳

زرین کوب جستجوی یک منشأ غیر اسلامی را برای تصوف، موجه و معقول نمی داند و آن را معمای جالب و سرگرم کننده محققان شرق شناس اروپا بیان می کند. همارتین لینگز نیز معتقد است که تصوف همان عرفان اسلامی است که وابسته و متکی به وحی و اسلام است. ٔ ٔ ماسینسیون نیز به نظر کسانی که پیدایش صوفی گری و تصوف را خارج از اسلام میدانند و بهدنبال منشأی خارج از اسلام هستند، انتقاد کرده است و صرف تلاقی سنتها با یک دیگر را

۱. يثربي، عرفان نظري، ص ۶۹\_ ۵۹

بنگرید به: قشیری، رساله قشیریه؛ هجویری، کشف المحجوب؛ عبادی، صوفی نامه: التصفیة فی احوال المتصــ رازی، مرصاد العباد. رازی، مرصاد العباد. ۳. غنی، تاریخ تصوف در اسلام، ص ۲۵ ـ ۲۴.

۴. زرین کوب، ارزش میراث صوفیه، ص ۱۳.

۵. همان، ص ۱۲.

<sup>6.</sup> Lings, What is Sufism?, p 15 - 16.

۵۲ 🗀 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۶، زمستان ۹۴، ش ۲۱

دلیل قابل قبولی بر تأثیرپذیری نمیداند. هانری کربن، یکی دیگر از مستشرقانی است که معتقد است تصوف اساساً بسط پیام معنوی پیامبر و مجاهده شخصی برای تجربه وجوه آن از طریق مکاشفه مضمون وحی قرآنی است. ۲

اما در مقابل، بسیاری از شرق شناسان با توجه به بعضی آموزهها و عناصر تصوف، کلیت آن را غیر اسلامی تبیین کردهاند. به عبارت دیگر آنها با اخذ برخی عناصر تصوف که در سایر ادیان و رویکردها وجود داشته، منشأ آن را چیزی خارج از اسلام میدانند. اما باز هم در بین آنها درخصوص منشأ غیر اسلامی عرفان و تصوف اختلاف است. برخی مانند گیجر، کافمن و هر تسفله معتقدند منشأ آن یهودیت بوده؛ برخی دیگر مانند گولدتسیهر، نولد، آسین پالاسیوس و ونسینک نیز تصوف اسلامی را براساس آموزههای مسیحی میدانند؛ برخی دیگر مانند هورتن ان نیز تصوف را برگرفته از سنت هندی و بودایی میدانند. در این بین برخی دیگر مانند وینفلد و مرکس و نیکلسون آن را به اندیشههایی یونانی و نوافلاطونیان میکنند. میکنند و نوافلاطونیان میکنند. می کنند و نوافلاطونیان میکنند. عراض مانند ادوارد براون تا آنجا پیش رفتهاند که تصوف را واکنشی آریایی در برابر دین سامیان دانسته و تصوف را تشکیلات ضد اسلامی برمی شمارند.

در مقابل این رویکردها، برخی پژوهشگران جریان تصوف را براساس رویکردی سیاسی \_ اجتماعی بررسی کردهاند. آنها منشأ پیدایش تصوف را شرایط تاریخ و تمدن اسلامی در جامعه قرون اولیه

- 3. Abraham Geiger.
- 4. David Kaufmann.
- 5. Hartwig Hirschfeld.

- 7. Ignaz Goldziher.
- 8. Miguel Asin Y Palacios.
- 9. Aren't yan Wensink.

۱ Wensink. ۱۰. پطروشفسک*ی، اسلام در ایران،* ص ۳۳۱ ـ ۳۲۸؛ گلدتسیهر، *زهد و تصوف در اسلام،* ص ۱۴.

11. M.Horten.

۱۲. فاخوری و جر، ت*اریخ فلسفه در جهان اسلامی*، ص ۲۴۹.

- 13. Merx Adalbert.
- 14. Reynold A. Nicholson.

۱۵. براون، *تاریخ ادبی ایران*، ص ۶۱۵ ـ ۶۱۳؛ نیکلسون، پی*دایش و سیر تصوف*، ص ۶۱ ـ ۶۰.

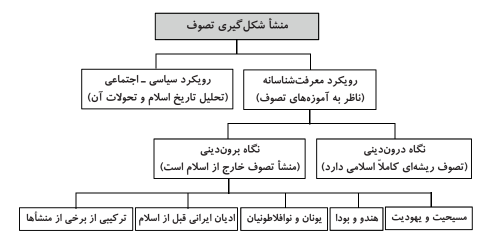
۱۶. اقبال لاهوری، سیر فلسفه در ایران، ص ۷۶ ـ ۷۵.

۱. یطروشفسکی، اسلام در ایران، ص ۳۳۲.

٢. كربن، تاريخ فلسفه اسلامي، ص ٢۶۶.

ع. بدوى، التاريخ التصوف الاسلامي، ص ۶۳.

اسلام تبیین کردهاند. ی. آ. برتلس یکی از مستشرقان آکادمی روسی است که در جریان تصوف معتقد است حکومت فئودالی و اشرافی بنی امیه بعد از حکومت ساده و عاری از اشرافی گری پیامبر اسلام اسل



همان طور که در تصویر فوق مشاهده می کنید، اختلاف در منشأ شکل گیری عرفان و تصوف کم نیست. این اختلاف در دیگر مسائل عرفان نیز سرایت کرده و دقیقاً نوع نگاه به تصوف است که خاستگاه تصوف را نزد پژوهشگران متفاوت کرده است. همین نگاه در ادبیات عرفانی نیز وجود دارد که در ادامه به تبیین آن خواهیم پرداخت.

#### منشأ شكل گيري ادبيات عرفاني در تاريخ و تمدن اسلامي از منظر مستشرقان

همان طور که بیان شد، خاور شناسان متعددی به تحقیق و بررسی روی اسلام و شاخه های منشعب شده از آن در تاریخ و تمدن اسلامی علاقه نشان داده اند. از همین رو منابع متعددی در مورد اسلام در غرب به زبان های مختلف تألیف شده است. تصوف و ادبیات در تاریخ و تمدن اسلامی از جمله موضوعاتی بوده که نظر بسیاری از این مستشرقان را به خود جلب کرده است. ازاین رو در مورد ماهیت، آموزه ها، تاریخ و دیگر مباحث مربوط به تصوف و عرفان اسلامی مطالب زیادی توسط مستشرقان منتشر شده است. به هر حال با وجود اینکه به غیر از مستشرقان، پژوهشگران مسلمان و فارسی زبان بسیاری نیز زندگی خود را وقف تحقیق و

۱. برتلس، تصوف و ادبیات تصوف، ص ۳۰ ـ ۲۰.

۵۴ 🗀 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۶، زمستان ۹۴، ش ۲۱

بررسی در این مورد کردهاند، اما هنوز مسائل فراوانی در آن به چشم میخورد که حل نشده است.

علت روی آوری غربی ها به مطالعه و بررسی تاریخ و تمدن اسلامی و موضوعات وابسته به آن مانند تصوف هرچه که باشد، باید این نکته را درنظر گرفت که نتایج تحقیقات برخی از آنها به علت فاصله فرهنگی و در برخی از آنان فاصله زبانی فراوان، به اندازه کافی نمی تواند متقن و قابل اعتماد باشد. جدای از این مسائل، به نظر شفیعی کدکنی علاقه مستشرقان و خاورشناسان به تاریخ و تمدن اسلامی، به خصوص عرفان و تصوف و تحقیق و بررسی گسترده آنان که منجر به انتشار کتابهای فراوانی در این زمینه شده است، به هیچوجه به این معنا نیست که آنان احتمالاً حرفهای خلاف واقع در باب اسلام یا عرفان و تصوف اسلامی نگفتهاند. انگیزه ها و دلایلی که آنان را به این سمت کشانده، در بسیاری از موارد انسان دوستانه یا خدمت به علم و انسانیت نبوده است. ایشان نکتهای را به همه پژوهشگران یادآوری می کند که اگر مستشرقی گفت: «ماست سفید است»، همیشه جای این احتمال را باید در ذهن خود قرار داده باشیم که یا ماست اصلاً سفید نیست، یا اگر ماست سفید است، اثبات سفیدی ماست احتمالاً مقدمهای برای نفی سیاهی ذغال است. یا اگر ماست سفید است، ثبات سفیدی ماست احتمالاً مقدمهای برای نفی سیاهی ذغال است.

به هر حال آنچه در این بخش مهم است، بررسی نتایج تحقیقات مستشرقان در باب منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی در تاریخ و تمدن اسلام میباشد. همان طور که بیان شد، مستشرقان در باب پیدایش و منشأ تصوف موارد مختلفی را بیان کردهاند که به طور کلی بیشتر آنان این مسئله را براساس نگاه برون دینی، تاریخ نگری یا حتی جامعه شناسانه و تحلیل موقعیت اجتماعی اسلام در سدههای نخستین تشریح کرده بودند. مسئله این است که آنانی که نگاه تاریخی به مسئله تصوف دارند و آن را خارج از اسلام تصور می کنند، آیا در مورد پیوند عرفان و ادبیات فارسی به خصوص شعر نیز همین نگاه را دارند؟ آیا مستشرقان آن گونه که به واسطه ملاحظه عناصر مشابه در عرفان اسلامی و دیگر عرفانهای قبل از اسلام قائل به منشأ برون دینی در عرفان اسلامی شده بودند، درخصوص منشأ ادبیات عرفانی نیز همین نظر را دارند و پیوند ادبیات عرفان اسلامی را به عنوان امری برون دینی تبیین می کنند، یا به طور کلی تحلیل جداگانه ای از پیوند عرفان و ادبیات فارسی ارائه کرده اند؟

سؤالی که قرار است در این قسمت از منظر مستشرقان پاسخ داده شود این است که چه عاملی باعث پیوند ادبیات فارسی و عرفان شد؟ به نظر می رسد دیدگاه بیشتر مستشرقان در منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی یا به عبارت دیگر منشأ پیوند ادبیات فارسی و عرفان اسلامی، تاریخی است.

۱. نیکلسون، تصوف اسلامی و رابطه انسان و خدا، ص ۱۹.

البته برخی آن را روند تدریجی و جامعه شناسانه و وابسته به نیازهای تکاملی عرفان تبیین کردهاند، اما تقریباً هیچیک از مستشرقان به پیوند مشابهی از عرفان و ادبیات که منجر به انقلاب و چرخشی عمیق در ادبیات یک زبان شود، اشاره نکردهاند و هیچگونه مقایسهای توسط مستشرقان در مورد ادبیات عرفانی اسلامی با سایر عرفانها و زبانها قبل از اسلام صورت نگرفته است. البته ممکن است این بدان دلیل باشد که این چنین ادبیات غنیای در باب عرفان در هیچیک از زبانها قبل از ادبیات عرفانی فارسی و حتی بعد از آن یافت نشده است؛ چراکه اگر یافت می شد، بدون تردید راههایی برای چسپاندن و الصاق ادبیات عرفانی و چرایی روی آوری عرفا به زبان و ادبیات فارسی را منشعب از آن بیان می کردند و از آنجاکه همه علوم را از آنِ خود می دانند، بسیاری از آنان در ارجاع این مطلب به خود تلاش فراوان می کردند.

نیکلسون، یکی از بزرگترین مستشرقانی است که سالها در مورد عرفان و تصوف اسلامی و همچنین شعر عارفانه فارسی تحقیق و پژوهش کرده است. در میان کتابهایی که وی تألیف کرده است، کتاب مطالعاتی پیرامون شعر اسلامی (شعر اسلامی و عرفانی) و وجود دارد که بهنظر میرسد تنها در این کتاب به مسئله شعر فارسی عرفانی پرداخته است. نگاه وی مانند دیگر مستشرقان، نگاه تاریخی به این نوع شعر است. وی در حقیقت در این کتاب مانند دیگر کتابهایش در بررسی شعر صوفیانه به چگونگی رویآوری عارفان مسلمان به شعر و خلق یک جنبش ادبی خاص در بلندای شعر و ادبیات فارسی سخنی به میان نیاورده است. نیکلسون در این کتاب از نورالدین محمد عوفی بخارایی و نخستین تذکره در مورد شاعران پارسی با نام لباب الالباب کتاب از نورالدین محمد عوفی بخارایی و نخستین تذکره در مورد شاعران پارسی با نام لباب الالباب کتاب از نورالدین محمد عوفی بخارایی و نخستین تذکره در مورد شاعران پارسی با نام لباب الالباب

نیکلسون در این کتاب سعی دارد با محوریت پرداختن به اشعار، نامی از شاعران پارسی گو ببرد. ولی به هر حال باز هم این پژوهش یک پژوهش تاریخی است و نمی تواند پاسخ گوی سؤال ما باشد. وی در تحلیل شعر فارسی به اشعار زیادی از شاعران پارسی گوی غیر عارف قبل از تحول بزرگ شعر عارفانه فارسی برای روشن شدن و تشریح محتوای شعر فارسی قبل از ادبیات عرفانی اشاره می کند. نیکلسون در این میان به اشعار خمری و عشقی در ادبیات و شعر فارسی اشاره می کند و در تحلیل شعر فارسی به فرودسی و فرخی و بیان برخی از اشعار آنها می پردازد؛ اما به هر حال هیچ سخنی از چگونگی ادغام شعر فارسی و عرفان ندارد. نیکلسون در ادامه کتاب به حرکت

<sup>1.</sup> Studies In Islamic Poetry.

<sup>2.</sup> Nicholson, Studies In Islamic Poetry, p. 4.

۵۶ 🗀 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۶، زمستان ۹۴، ش ۲۱

شکل گیری شعر عرفانی اشاره می کند و در مجموع معتقد است انقلاب شعر عرفانی در ادبیات فارسی یک حرکتی طبیعی و منظم بوده است و شعر عرفانی حاصل یک سیر تاریخی است که از رباعی و قطعه آغاز شده و کم کم به قصیده و غزل رسیده است و این قالبهای شعری نیز در تحول تئوریکی از درباری بودن و عاشقانه و حکیمانه بودن به شعرهای نیمهعرفانی و در آخر به شعرهای ناب عرفانی رسیده است.

آربری یکی دیگر از مستشرقان بنامی است که تألیفات متعددی در خاورشناسی دارد. او در حقیقت شاگرد نیکلسون است. آربری در کتاب ادبیات کلاسیک فارسی با اشاره به اینکه هرزهسرایی و چاپلوسی در دربار شاهان تنها مشغله شاعران سده ششم نبود، معتقد است که باباطاهر و شاید ابوسعید، راهگشای سرودن اشعار عرفانی شده بودند و نخستین منظومه بزرگ عرفانی و صوفیان در این عهد سروده شد. کی سنایی را ادامهدهنده این راه عنوان می کند و بیان می دارد که سنایی در قصاید خویش از نظر سبک به ناصر خسرو بسیار نزدیک است.

بر این اساس می توان گفت وی نیز از دیگر مستشرقانی است که شعر عرفانی فارسی را ادامه همان سبک شعر درباری و چاپلوسی می داند که البته از نظر محتوا دچار تغییر و تحولی شگرف شد که این تغییر و تحول محتوایی کم کم به قالب و سبک نیز راه پیدا کرد و این گونه شد که شعر عرفانی فارسی در بلندای قله ادبیات کلاسیک فارسی قرار گرفت.

یوهانس دوبروین یکی دیگر از مستشرقان برجستهای است که تألیفات متعددی در این رابطه دارد. او در کتاب شعر صوفیانه فارسی، شعر فارسی عرفانی به معنای اشعار فارسی کلاسیک درباره موضوعاتی مربوط به عرفان اسلامی را بسیار گسترده می داند؛ به قدری که بررسی و تتبع در آنها احتیاج به مدت زمان زیادی دارد. او شریان و آغاز این جوشش را تقریباً به قرن پنجم هجری (یازدهم میلادی)، یعنی تاریخ سرایش کهن ترین نمونه های شعر فارسی عرفانی که برای ما شناخته شده است، باز می گرداند.

براساس اندیشه او، شعر فارسی در آغاز درباری، یعنی سنتی و غیر دینی بود. قالب خاص دربار قصیده بود که بیشتر برای اشعار مدحی به کار میرفت. صوفیان نخست که رو به شعر آورده بودند، از همین والب برای سرودن مقاصد خویش استفاده می کردند. از همین رو بود که شعر صوفیانه

۱. همان، ص ۳۵ \_ ۱۰.

۲. أربرى، ادبيات كلاسيك فارسى، ص ١١٥.

<sup>3.</sup> Persian Sufi Poetry; An Introduction to the Mystical Use of Classical Persian Poems.

قسمتی از خصوصیتهای شعر درباری را در خود حفظ کرد. بنابراین حضور عناصر دنیایی و غیر دینی در شعر عرفانی باعث ابهام در نشانههای متمایز کننده شعر درباری و عرفانی شده است؛ ابهامی که تفسیر شعر عرفانی فارسی، به خصوص نوع غزل را با مشکلات جدی روبه در ساخته است؛ به نحوی که در تفسیر بسیاری از اشعار عرفانی، این انحطاط و ابهام مشاهده می شود. ا

همان طور که مشاهده شد، وی نیز از دیگر کسانی است که جوشش شعر عرفانی را فقط به مصورت تاریخی بررسی کرده است و نخستین شاعران صوفی را عرب می داند و آن را به اشعار بسیار شورانگیز و عاشقانه شاعران بزرگی چون رابعه، ذالنون مصری و حلاج منسوب می کند. وی معتقد است شعرای صوفیه در قرن پنجم هجری (یازدهم میلادی) در حقیقت رسم دیرینهای را ادامه دادند که از قبل وجود داشت. با اینهمه فارسی زبانان توانستند سنت دیرپای و بسیار مایه وری نسبت به عربها بیافرینند.

دوبروین منشأ اشعار زاهدانه را به برخی شعرای عرب مانند ابوالعتاهیه در قرن سوم هجری (نهم میلادی) که اشعاری با محتوای ناپایداریهای دنیا و لزوم آماده شدن برای زندگی پس از آن می سرودند، منتسب می داند؛ اما به هر حال این اشعار خشک و جدی را شعر عرفانی به شمار نمی آورد. وی بدون تردید هم ادبیات فارسی حکمت آمیز و هم زهدیات عربی را در شکل گیری ادبیات صوفیانه بسیار مؤثر می داند."

آن ماری شیمیل از دیگر مستشرقانی است که کتابهای زیادی در مورد اسلام و جنبش تصوف به خصوص در مورد شعر و عرفان صوفیه نوشته است. او در کتاب *از میان حجاب: شعر عارفانه* در اسلام بعد از بررسی شعر صوفیانه عرب معتقد است زمانی که شعر صوفیانه چندان پرشور نبود مناطق شرق ایران، یعنی خراسان و قسمتی از افغانستان امروز، محل علاقهمندان و اراتمندان تصوف شده بود، با رشد احساسات فارسیزبانان صوفی و علاقهمند به تصوف، زبان فارسی به حامل و رسانهای برای شعر عرفانی تبدیل شد. وی با رد اندیشه سنتی در مورد آغاز شعر عرفانی فارسی به فارسی توسط ابوسعید ابوالخیر معتقد است آغاز ادبیات عرفانی فارسی به شمال شرقی هند در اواسط قرن یازدهم هجری باز می گردد.

۱. دوبروین، *شعر صوفیانه فارسی*، ص ۱۱

<sup>17 - ..... 7</sup> 

۳. همان، ص ۴۸.

<sup>4.</sup> As Through a Veil: Mystical Poetry in Islam.

<sup>5.</sup> Schimmel, As Through a Veil Mystical Poetry in Islam, p. 50 - 51.

وی در بخش دوم این کتاب به بررسی و تحلیل شعر صوفیانه فارسی می پردازد که در این تحلیل همان روش دیگران را پیش می گیرد و به شاعرانی که در این راه نقش مهم و برجستهای داشتند، اشاره می کند. وی در ادامه اشاره کوتاهی به این مطلب می کند که فرمهای شعری که در ایران توسط شاعران ایرانی پرورش یافته بود، مناسب ترین فرم برای بیان اندیشههای دینی بود. وی سپس با اشاره به قالبهای مختلف شعری و بیان ویژگیها و خصوصیات آنها به صورت اجمالی، بیان می کند که هر کدام از این قالبها برای چه نوع محتوای شعری مناسب بوده است و شاعران عارف از این قالبها برای بیان چه محتوایی استفاده می کردند. برای مثال مثنوی را بهعنوان قالبی مناسب در پرداختن به خداوند و صفات او برمی شمارد و غزل را بهترین قالب برای برداختن به اشعار عاشقانه که از قبل در زبان فارسی رایج بوده است، بیان می کند. ا

وی تأکید می کند با توجه به اینکه فرمهایی مانند مثنوی در زبان عرب مشهور نبودند، شبیه ترین نمونه قبل از مثنوی سنایی، شاهنامه فردوسی است که شعرهای حماسیاش یک قرن پیش از سنایی سروده شده بود.

به طور خلاصه می توان گفت تحلیل و بررسی این مستشرق نیز بیشتر با نگاه تاریخی است و شعر صوفیان فارسی را محصول یک تطور تاریخی می داند.

آن ماری شیمیل در کتاب شکوه شمس نیز همین عقیده را تکرار می کند. او در این کتاب با اشاره به اینکه نخستین مؤلفی که زبان پارسی را برای مناجاتهای شاعرانه زیبای خود به کار گرفت، خواجه عبدالله انصاری بود، بیان می کند از آنجا بود که دیگر عارفان فارسی زبان رباعی را همچون وسیلهای برای بیان اندیشههای عارفانه به کار گرفتند و سنایی غزنوی که شاعر درباری بود، نخستین اثر جامعه ادبی را تصنیف کرد. ۲

به هر حال با جستجو در آثار بیشتر مستشرقان می توان نگاه تاریخی را به طور مشهود ملاحظه کرد. اما در این بین برتلس نگاهی متفاوت تر از دیگر مستشرقان دارد. از آنجاکه نگاه او در تحلیل عرفان و تصوف جامعه شناسانه است، با دیگر نظریات ارائه شده توسط مستشرقان درخصوص منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی که عموماً تاریخی است، کمی تفاوت دارد. برتلس در این مسئله همان روشی را پیگیری می کند که در منشأ شکل گیری تصوف در اسلام بیان کرده بود. از نظر او مسئله پیدایش شعر در فارسی نوین، یکی از دشوارترین مسائل ادبیات ایران است که

۱. همان، ص ۵۹ ـ ۵۴.

۲. شیمیل، شکوه شمس (سیری در آثار و افکار مولانا جلال الدین رومی)، ص ۲۰.

بررسی و نقد منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی ... 🗆 ۵۹

خاورشناسان سالهاست برای حل این مسئله می کوشند، اما تاکنون این تلاشها بی ثمر بوده است. مسئله پیدایش اشعار تصوف در زبان فارسی یکی از مسائل مهم عرفان و تصوف در تاریخ و تمدن اسلام است. ا

وی در ادامه عنوان می کند با وجود اینکه در تبیین عرفان و تصوف در تاریخ و تمدن اسلامی تلاشهای فراوانی صورت گرفته، اما منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی از آن جمله مسائلی است که خاورشناسان در بیشتر آثار خود بهسادگی از آن عبور کرده و تنها به پاسخهایی تاریخی و غیر رضایت بخش در این مسئله اکتفا کردهاند.

به هر حال وی شکل گیری ادبیات عرفانی را بعد از جنبش فلسفی ـ نظری صوفیه میداند. از نظر وی زمانی که صوفیه توانست سازمان و جامعهای خاص در میان مسلمانان تشکیل دهد، ادبیات صوفیانه و عرفانی آغاز شد؛ چراکه در این زمان بود که صوفیان توانستند حول محور یک سازمان جلساتی را تشکیل دهند که در حقیقت در این جلسات شعر صوفیانه فارسی متولد شد.

به طور خلاصه تفاوت دیدگاه برتلس با دیگران در این است که وی سماع را از طرفی یکی از مسائل پیچیده و حساس تصوف عنوان می کند  $^{\dagger}$  و از جهتی دیگر آن را سرچشمه همه ادبیات پر تنوع و گوناگون تصوف برمی شمارد.  $^{0}$ 

وی در تشریح این اندیشه خود به واکاوی سماع در صوفیه میپردازد و بیان میکند از آنجاکه سماع برای حصول حال در صوفیان انجام می شد و عنصر حال برای سماع بسیار ضروری بود، برای حصول این عنصر در آغاز این جلسات از خواندن آیات قرآن استفاده می شد؛ ولی چون به واسطه توسعه عرفان و تصوف در جامعه کم کم مردم عامی، ساده و بی سواد در این مراسم حضور پیدا کردند و شعر نیز ابزار مناسبی برای تأثیر بر روحیه مخاطبان بود، شعر عاشقانه و بعد عارفانه جای خود را به خواندن قرآن داد.

اگرچه برتلس در کتاب تصوف و ادبیات تصوف خود این بحث را به طور مفصل بیان می کند و توجه ویژهای به شرایط اجتماعی صوفیه دارد، اما باز هم نگاه او با نگاه محققان فارسی زبان

۱. برتلس، تصوف و ادبیات تصوف، ص ۷۰ \_ ۶۹.

۲. همان، ص ۷۰.

۳. همان، ص ۷۱.

۴. همان.

۵. همان، ص ۷۵.

ع همان، ص ۸۰ ـ ۷۵.

۶۰ ما فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۶، زمستان ۹۴، ش ۲۱

متفاوت است که در بخش آینده به آن اشاره خواهد شد. اما به هر حال جای هیچ تردیدی نیست که نظر برتلس با دیگر مستشرقان متفاوت است و برتلس با اذعان به اینکه در این مسئله هنوز کار مناسب و قابل قبولی انجام نشده، گامی فراتر از دیگر مستشرقان نهاده است.

## منشأ شكلگيرى ادبيات عرفانى در تاريخ و تمدن اسلامى از منظر محققان فارسى زبان

به نظر می رسد دیدگاه بیشتر و حتی می توان گفت تمام محققان فارسی زبان در حیطه ادبیات عرفانی، چیزی فراتر از یک بعد تاریخی است. اگرچه صوفیه در آغاز به این دلیل که اهل زهد و پرهیز بودند، چندان تمایلی به شعر و شاعری نشان نمی دادند، اما به هر حال شاهکارهای ادبی در زبان فارسی توسط عارفان با درون مایه و محتوای عرفانی خلق شده است که این تغییر دلیلی بس عمیق تر از یک نگاه و رویکرد تاریخی دارد.

روی آوری عارفان به شعر و تغییر فضای ادبیات، بهویژه شعر از دربار به میان مردم، بیش از اینکه مرهون عوامل سیاسی و اجتماعی (عدم توجه پادشاهان و امرا نسبت به شعر و جنگهای داخلی و خارجی) و همچنین تأسیس خانقاه و حمایت صوفیه از شعر باشد، مولود یک خوداًگاهی، ترقی و تکامل در حوزه اندیشه شاعران و رابطه بسیار عمیق بین مبانی عرفان و زبان شعری بوده است.

به هر حال تجربه عرفانی چون با اتصال عاشق و معشوق و فانی گشتن عاشق در معشوق ارتباط تنگاتنگی دارد، زبان شعر عرفا هم بیشتر از تجربه عشقی مایه می گیرد و از همین روست که غزل عارفانه در طرز بیان خویش با تجربه شعر عاشقانه ارتباط و اتحاد می یابد و شعر را بین معنای حقیقی که اقتضای ظاهر است و معنای مجازی که ورای ظاهر است، در نوسان نگه می دارد. به به نظر می رسد این رمزگونه بودن همان چیزی است که عارف می خواهد در زبانش محقق می شود. در حقیقت می توان گفت این همان دلیلی است که شعر و عرفان را به هم پیوند می دهد و باعث شکل گیری انقلابی بس بزرگ و عمیق در شعر فارسی شده است.

بر این اساس می توان گفت ادبیات عرفانی اگرچه در طول تاریخ و براساس توابع یا قراردادهای تاریخی ایجاد شده است، اما به هر حال این ادبیات مولود تجارب عمیق روحانی انسان است. زمانی که تمام کائنات برای عارف رمز و مظهری از یک حقیقت واحد باشد، جای شگفت نیست که در هر کلام آنها \_ به خصوص شعر و قصه \_ رمز و مظهری باشد. گویی عرفا یا

۱. زرین کوب، ارزش میراث صوفیه، ص

۲. همو، سیری در شعر فارسی، ص ۲۱۰.

شاعران عارف به اقتضای بینش کشفی و شهودی خویش، ادبیات را پر از رموزی یافتند که غالباً ورای شکل و معنای ظاهری الفاظ، بیان کننده مقاصد و افکار آنهاست. گویی شعر و ادب بیشتر از اینکه بخواهد برایشان جنبه عینی داشته باشد، جنبه ذهنی دارد و جنبه ذهنی آن نیز همان طور که از یک سو به شاعر عارف متصل است، از سوی دیگر به خواننده آن مرتبط است و خواننده و مخاطب شعر عرفانی نیز نقش مهمی در شکل گیری این جنبه عینی دارد. ۲

به نظر می رسد بیشتر مشایخ و عرفا شعر را به عنوان آینه ای قلمداد می کردند که هیچ صورتی ندارد، اما هرکس صورت خویش را در آن می بیند؛ آن چنان که عین القضات همدانی معتقد است در شعر هیچ معنایی نیست و هر کسی هر آنچه در روزگار او مطرح است، می بیند و چون شعر شبیه آینه است، اگر کسی بگوید معنای شعری فلان است و این چیزی بوده است که مقصود و معنای سراینده شعر است، مانند این است که کسی بگوید آنچه در تصویر آینه نقش می بندد، تصویر سازنده آینه است و تصاویر دیگر درست و حقیقت نیست. "

بر این اساس عرفا تلاش کردهاند با استفاده از زبان اشارات در قالب شعر عرفانی، روند پیچیده بین لفظ و معنای مجرد و غیر مادی را طی کنند. آنها از الفاظ و تعبیرات معمول زبان استفاده می کنند، اما مقصود و معنایی رمزی را اراده می کنند. به تعبیر دیگر آنها کتم و افشا، گفتن در عین نگفتن، و نهفتن در عین اعلان را انتخاب کردند. بنابراین عرفا غالباً از استعاره، کنایه و تمثیل استفاده کردهاند و این استفاده صرفاً ذوقی یا یک روند تاریخی نیست؛ آنها به این دلیل از این زبان استفاده کردهاند که جز با این زبان نمی توانستند تجارب شهودی و عرفانی خود را بیان کنند.

زبانی که عارف برای بیان تجربه عرفانی خود انتخاب می کند، زبانی تصادفی یا حاصل تاریخ نیست، بلکه از آنجاکه عارف در بیان تجربیات و اندیشههای خود هدفمند است، بسته به هدف خود، نوع زبانش را برمی گزیند. بر این اساس چون عرفان رابطه تنگاتنگی با احساس و ادارک حاصل از تجربه ذهنی و معرفت شهودی دارد، زبان عارف نیز بهناچار هرچند مبهم، باید توانایی انتقال این تجربیات روحانی در سطح آگاهی مخاطب را داشته باشد، عالاوه براین، چون

۱. همان، ص ۲۱۲ \_ ۲۱۱.

۲. همو، «ادبیات عرفانی ایران و ارزش انسانی آن»، فصلنامه دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران، ش ۱۷۰، ص ۱۴۳.

عين القضات همداني، نامههاي عين القضات همداني، ص ٢١٤.

۴. یثربی، «پیوند لفظ و معنی در ادبیات عرفانی»، فصلنامه پژوهشهای فلسفی، ص ۱۸۰ \_ ۱۷۰.

تجربه عارف قابل تجربه حسی و استدلال عقلی نیست، بیانش به زبانی که حاصل تجربه حسی و قراردهای عقلی باشد نیز دشوار است. اینجاست که عارف بهناچار از تمام ظرفیتهای زبانی برای بالا بردن قدرت تأثیر و کیفیت القایی زبان کمک می گیرد و تجربیات روحانی خود را در قالب اشعار رمزگونه و استعاری بیان می کند. در شعر عرفانی، زبان بر اندیشه و معنا تقدم دارد؛ معنایی که ناشی از هیجانات شدید روحی است و آرامش لازم برای تعقل و اندیشه منطقی ندارد. ۲

شفیعی کدکنی معتقد است که دو نوع شناخت وجود دارد: «شناخت عاطفی و هنری» و «شناخت منطقی و علمی». با هر گزاره علمی و منطقی، مخاطب «چگونگی» معرفت حاصل از آن گزاره را با تمام اجزا درمییابد، ولی در هر گزاره هنری بهویژه در مرکز آن بنوعی معرفت «بلاکیف» و شناخت بیچگونه وجود دارد. در مرکز هر پدیده هنری و هر بیان عاطفی، یک امر «بلاکیف» و یک ابلاغ بیچگونه نهفته است که اگر ما بتوانیم آن را از «بلاکیف» و «بیچگونه بودن» درآوریم، میتوانیم آن ابلاغ را از عرصه هنری بودن و از تأثیر عاطفیاش خلع کنیم و بگوییم برای ما مصداق هنر نیست و بر ما تأثیر عاطفی ندارد."

از طرفی دیگر در جوهر همه ادیان و در مرکز تمام جریانهای عرفانی جهان، مسئله «دراک بلاکیف» حضور دارد. قدمای متفکرین ما ایمان را از مقوله «تو مدان» میدانستند؛ اصطلاحی که از زمان ابوسعید ابوالخیر وارد عرفان شد و این چیزی بود که مورد توجه عرفا قرار گرفت. تجربه دینی، تجربه هنری و تجربه عشق، همه از قلمرو «ادراک بی چه گونه» سرچشمه می گیرند. در مرکز تمام تجربههای دینی، عرفانی و الهیاتی بشر، این «ادراک بی چه گونه» و نقطهای غیرقابل توصیف و غیر قابل توضیح با ابزار عقل و منطق باید در این گونه تجربهها وجود داشته باشد و بهمنزله ستون فقرات این تجربهها قرار گیرد. در التذاذ از آثار هنری نیز همواره با چنین ادراک بلاکیف و ستون فقرات این تجربهها قرار گیرد. در التذاذ از آثار هنری نیز همواره با چنین ادراک بلاکیف و

۱. پورنامداریان، در سایه آفتاب، ص ۶۰.

۲. همو، «مولوی و تحول در شعر فارسی»، نشریه زبان و ادبیات فارسی (دانشگاه خوارزمی)، ش ۱۱ ـ ۹، ص ۱۲ ـ ۱۱.
 ۳. شفیعی کدکنی، «نقد ادبی: ادراک «بی چگونه» هنر»، بخارا، ش ۳۸، ص ۱۹۰ ـ ۱۸۹.

۴. داستان آن بهاختصار این است که وقتی بوسعید در کودکی به دکان پدرش \_ که عطار بود \_ میرفت، هر لحظه از او میپرسید که این خریطه چه دارد و آن خریطه چه دارد؟ سرانجام حوصله پدرش سرآمد و بـرای رهـایی از پرسشهای طفل، به او گفت که این خریطه «تو مدان بلخی» دارد. بعدها وقتی بوسعید براثر تحـولات روحـی خویش و پشت پا زدن به علوم رسمی، کتابهای خود را در خاک دفن کرد، پدرش از او پرسید کـه: «ای پسر! آخر این چیست که می کنی؟» شیخ گفت: «یاد داری آن روز را که ما در دکان تو آمدیم و سؤال کردیم که این خریطهها چیست و در این انبانها چه در کردهای؟ تو گفتی: «تو مدان بلخی؟» پدر گفت: «دارم» شـیخ گفت: «این تو مدان میهنگی است!».

بی چگونه ای روبه رو هستیم. این بنابراین رابطه تنگاتنگ هنر و شعر با عرفان از منظر شفیعی کدکنی چیزی فراتر از یک مسئله تاریخی، بلکه ناشی از بعد معرفت شناسانه این دو مقوله است.

به نظر پورجوادی توجه اهل عرفان و تصوف به شعر عاشقانه در حدود اوایل قرن پنجم آغاز شده، و در این میان به نظر می رسد مشایخ خراسان پیش قدم بوده اند. احتمالاً علت عدم توجه صوفیه به این قبیل اشعار تا قبل از قرن پنجم، غلبه روح زهد و عبادت بر تصوف بوده است. ولی در نیمه دوم قرن چهارم و اوایل قرن پنجم در پارهای از محافل و مکاتب، روح سکر و شیوه قلندری و رندی و ملامتی غلبه یافته و حال و هوای جدیدی در تصوف خراسان پدید آورده و عشق محور اصلی توجه مشایخ قرار گرفته و الفاظ و مضامین اشعار عاشقانه، وسیله بیان نظریات و احوال ایشان شد. آثار روح قلندری و رندی و شور عاشقانه را بیش از هر کس در شیخ ابوسعید ابوالخیر (۴۴۰ ـ ۳۵۷ ق)، صوفی بزرگ نیمه اول قرن پنجم می توان مشاهده کرد. ۲

قاسم غنی نیز با اشاره به اینکه در قرن پنجم عرفان در شعر نفوذ عمیقی یافت، بیان می کند که مناسبت تصوف و شعر امری طبیعی بود؛ چراکه تصوف مذهب دل است و شعر زبان دل و هیچچیز باتناسبتر و طبیعی تر از این نبود که عرفان و تصوف ریشههای عمیق و قوی ای در شعر پیدا کند و به اندک زمانی تار و پود آن محسوب شود. هرکس با آثار نشری صوفیه آشنا باشد، معترف خواهد بود که نثر عرفان همیشه رنگ و بوی شعر داشته است؛ چراکه صوفی با قال و قیل مدرسه و منطق، استدلال، جدل و برهان مخالف است و همچنین واضح است که با طبع اهل دل، تخیل و احساس بیشتر موافق است تا حکم و برهان. بنابراین بهترین زبان ترجمان عرفان، زبان عشق و احساسات، یعنی شعر است و همین سازش شعر با افکار صوفیه است که باعث رونق شعر عرفانی فارسی و خلق آثاری شیوا و به اوج رسیده شد."

بر این اساس می توان گفت نظر بسیاری از محققان حوزه عرفان و ادبیات عرفانی فارسی زبان یا به طور کلی شرق، بسیار متفاوت از مستشرقان است؛ همان طور که این اختلاف در منشأ شکل گیری عرفان اسلامی نیز مشهود است. بسیاری از محققان فارسی زبان معتقدند عمده ترین عامل در منشأ شکل گیری ادبیات غنی عرفانی یا همان شعر عرفانی، پیوند عمیق این دو عرصه به یکدیگر است و مسئله ای صرفاً تاریخی یا اجتماعی نیست.

۱. شفیعی کدکنی، «نقد ادبی: ادراک «بی چه گونه» هنر»، بخارا، ش ۳۸، ص ۱۹۵ \_ ۱۹۲.

۲. پورجوادی، «شعر حرام، شعر حلال»، نشریه دانش، ش ۳۵، ص ۸.

۳. غنی، تاریخ تصوف در اسلام، ص ۴۱۳.

#### نتيجه

اگرچه مستشرقان جهت جمع آوری منابع در حوزه عرفان و تصوف اسلامی در تاریخ و تمدن اسلامی و به طور کلی شرق شناسی زحمتهای بسیاری کشیده اند که حاصل آن نگارش کتابهایی است که امروزه نیاز بسیاری از محققین در این حوزه را برطرف می کند، اما حقیقت آن است که برخی نتایج تحقیقات آنان با نتایج تحقیقات محققان داخلی و مسلمان متفاوت است. نتایج تحقیقات آنها اگرچه ممکن است بدون غرض بوده باشد، اما چون تابع روشهای غربی است، قابل انطباق با محتوا و درون مایه عرفان اسلامی نیست. یکی از نمونههای واضح این موضوع، اختلافی است که در منشأ شکل گیری عرفان اسلامی وجود دارد. درحالی که بسیاری از مستشرقان سعی دارند آن را به خارج از اسلام نسبت دهند، هم خود اهل تصوف و هم محققان فارسی زبان اصرار دارند که این یک پدیده کاملاً اسلامی است، اگرچه بعدها از دیگر اندیشهها و فرهنگها نیز استفاده کرده است.

نگاه تاریخی مستشرقان و سعی آنان بر حل مسائل با نسبت دادن آنها به مسائل تاریخی باعث شده است که در مسئله منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی، نتیجهای مخالف آنچه محققان فارسی زبان معتقدند، حاصل شود. درحالی که محققان فارسی زبان پیوند شعر و عرفان اسلامی را پیوندی فرازمانی و غیر تاریخی می دانند و معتقدند عرفا از روی آگاهی کامل، زبان شعر را به عنوان زبان عرفان انتخاب کردند، مستشرقان سعی دارند این مسئله را نیز از بعد تاریخی بیین نمایند.

### منابع و مآخذ

- آربری، آرتور جان، ادبیات کلاسیک فارسی، ترجمه اسدالله آزاد، نشر معاونت فرهنگی آستان قدس رضوی، ۱۳۷۱.
  - اقبال لاهوری، محمد، سیر فلسفه در ایران، ترجمه آریان پور، تهران، بامداد، ۱۳۵٤.
  - ٣. بدوي، عبدالرحمن، التاريخ التصوف الاسلامي، كويت، وكالة المطبوعات، ١٩٧٨ م.
- براون، ادوارد گرانویل، تاریخ ادبی ایران، ترجمه و تحشیه و تعلیق علی پاشا صالح، تهران،
  خوارزمی، ۱۳۵٦.
- ه. برتلس، یو گنی ادواردویچ، تصوف و ادبیات تصوف، ترجمه سیروس ایزدی، تهران، انتشارات امیر کبیر، ۱۳۸۲.

- بررسی و نقد منشأ شکل گیری ادبیات عرفانی ... 🗆 ۶۵
  - ٦. پطروشفسكى، ايليا پاوليچ، اسلام در ايران، ترجمه كريم كشاورز، تهران، پيام، چ ٧، ١٣٦٣.
  - ۷. یورجوادی، نصرالله، «شعر حرام، شعر حلال»، نشریه دانش، ش ۳۵، مرداد و شهریور ۱۳۹۰.
- ۸. پورنامداریان، محمدتقی، «مولوی و تحول در شعر فارسی»، نشریه زبان و ادبیات فارسی (دانشگاه خوارزمی)، تابستان، یاییز و زمستان ۱۳۷٤، ش ۱۱ ـ ۹.
  - ۹. \_\_\_\_\_\_، در سایه آفتاب، تهران، سخن، ۱۳۸۰.
  - ۱۰. دوبروین، یوهانس، شعر صوفیانه فارسی، ترجمه مجدالدین کیوانی، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۸.
- ۱۱. رازی، نجم الدین، مرصادالعباد، تصحیح محمدامین ریاحی، تهران، علمی و فرهنگی، چ ۱۲، ۱۳۸۲.
- ۱۲. رضوی، سید اطهر عباس، *تاریخ تصوف در هند*، ترجمه منصور معتمدی، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۸۰.
- ۱۳. زرین کوب، عبدالحسین، «ادبیات عرفانی ایران و ارزش انسانی آن»، فصلنامه دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران، شماره ۷۷، ۱۳۵۰.
  - 11. \_\_\_\_\_\_، ارزش میراث صوفیه، تهران، امیر کبیر، ۱۳۸٥.
  - ١٥. \_\_\_\_\_، سير در شعري فارسي، تهران، سخن، چ ٤، ١٣٨٤.
  - 17. شفیعی کدکنی، محمدرضا، «نقد ادبی: ادراک «بی چه گونه» هنر»، بخارا، ش ۳۸، مهر ۱۳۸۳.
- ۱۷. شیمیل، آنه ماری، شکوه شمس (سیری در آثار و افکار مولانا جالالالدین رومی)، ترجمه سید جلالالدین آشتیانی، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۹۷.
- ۱۸. عبادی، منصور بن اردشیر، صوفی نامه: التصفیة فی احوال المتصوفة، تهران، چاپ غلامحسین یوسفی، ۱۳۵۸.
- 19. عین القضات همدانی، عبدالله بن محمد، نامه های عین القضات همدانی، مصحح علی نقی منزوی و عفیف عسیران، تهران، منوچهری، ۱۳۹۲.
  - ۲۰. غنی، قاسم، *تاریخ تصوف در اسلا*م، تهران، زوار، چ ۹، ۱۳۸۳.
- ۲۱. فاخوری، حنا و خلیل جر، تاریخ فلسفه در جهان اسلامی، ترجمه عبدالمحمد آیتی، تهران، علمی و فرهنگی، چ ۸، ۱۳۸۲.
- ۲۲. قشیری، عبدالکریم بن هوازان، رساله قشیریه، ترجمه ابوعلی حسن بن احمد عثمانی، تصحیح و استدراکات بدیع الزمان فروزانفر، تهران، علمی و فرهنگی، چ ۸، ۱۳۸۳.

- ۶۶ 🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۶، زمستان ۹۴، ش ۲۱
  - ۲۳. کربن، هانری، تاریخ فلسفه اسلامی، ترجمه سید جواد طباطبایی، تهران، کویر، ۱۳۸۸.
- ۲٤. گلدتسیهر، ایگناتس، زهد و تصوف در اسلام، ترجمه محمدعلی خلیلی، تهران شرکت نسبی حاج محمدحسین اقبال و شرکا، ۱۳۳۰.
  - ٢٥. نيكلسون، رينولد الين، پيدايش و سير تصوف، ترجمه محمدباقر معين، تهران، توس، ١٣٥٧.
- ۲۷. هجویری، ابوالحسن علی بن عثمان، کشف المحجوب، تصحیح و تعلیقات محمود عابدی، تهران، سروش، چ ۲، ۱۳۸٤.
- ۲۸. یثربی، سید یحییی، «پیونـد لفـظ و معنـی در ادبیـات عرفـانی»، فصـلنامه پـژوهشهـای فلسـفی، دانشگاه تبریز، ش ۱۶۱ ـ ۱۶۰، ص ۱۹۰ ـ ۱۵۷، یاییز و زمستان ۱۳۷۰.
  - ۲۹. \_\_\_\_\_، عرفان نظری، قم، دفتر تبلیغات اسلامی، چ ۵، ۱۳۸٤.
- 30. Lings, Martin, *What is Sufism?*, Pakistan, Suhail Academy, Chowk Urdu Bazar, Lahore, Third Impression, 2005.
- 31. Nicholson, Reynold Alleyne, *Studies In Islamic Poetry*, Cambridge at The University Press, 1921.
- 32. Schimmel, Annemarie, *As Through a Veil Mystical Poetry in Islam*, New Yourk, Columbia University Press, 1982.

