## نكاتى درباره مطالعات اسلامى در فلسطين اشغالى (٢)

# شیعه شناسی در فلسطین اشغالی

محمد كاظم رحمتي

## ♦ چکیده

نوشتار حاضر در دو بخش به معرفی دو کتاب از مطالعات شیعه شناسی محققان دانشگاه عبری اختصاص یافته است. بخش نخست، معرفی اثری نگاشته براشر و کوفسکی درباره غُلات نُصیریه است که علت توجه به این مسأله در میان محققان فلسطین اشغالی بیشتر به دلیل خاستگاه خاندان حاکم بـر سـوریه است که برآمده از میان جامعه نصیریه (علویان) هستند.

\_\_\_\_

۱. محقق و پژوهشگر

۲. غُلات گروهی جدا شده از جامعه شیعیان هستند که به دلیل عقاید نادرست خود چون اعتقاد به الوهیت ائمه و برخی عقاید دیگر چون تناسخ مورد طرد جامعه امامیه بودهاند. برای اطلاع بیشتر بنگرید به: سعد بن عبدالله اشعری، المقالات و الفرق.

3/2

بخش دیگر مقاله به معرفی کتاب براشر که در حقیقت پایاننامه دکتری اوست به قرآن و تفاسیر قرآنی در سنت اولیه امامیه اختصاص دارد.

#### ♦ مقدمه

مطالعات شیعه شناسی در مراکز تحقیقی فلسطین اشغالی در سه دهه اخیر با توجه به شدت یافتن درگیری با شیعیان لبنان و نقش جدی ایران در تحولات سیاسی منطقه، با محوریت آسیب شناسی شیعه آغاز شده است و محققان متعددی چون اتان کلبرگ، مایر مخائیل براشر، خالد سنداوی، آریه کوفسکی، یارون فریدمن، گیتا یافه، مایر لیتواک و قیس فرو را میتوان نام برد که هر کدام جنبه هایی از تاریخ تشیع و جریان های حاشیه ای امامیه را با رویکرد آسیب شناسی تشیع مورد تحقیق قرار داده اند که البته به دلیل پیش فرض آنها در مطالعات خود که به قصد آسیب شناسی تشیع بوده، باعث تنزل سطح تحقیقات این افراد شده است اما با توجه به ساختار تحقیقات در غرب و جایگاه یابی این محققان، باعث رواج و توجه به تحقیقات این افراد شده است.

در شماره پیشین به گزارشی کلی از وضعیت مطالعات اسلامی در فلسطین اشغالی پرداخته شد که اینک با نگاهی جزءنگرانهتر به بررسی مطالعات شیعه شناسی و علل پرداختن به این موضوع در فلسطین اشغالی و محققان دانشگاه های عبری پرداخته شده است.

\* \* \*

# ♦ پژوهشی در باب مذهب نصیریه: جستاری در کلام و آیینها

Meir M. Bar  $\_$  Asher and Aryeh Kofesky, *The Nusayri*  $\_$  *Alawi Religion: An Enquiry Into Its Theology and Liturgy* (Brill, Leiden, Boston and Köln,  $\land \cdot \cdot \land \cdot \land$ ).

در میان جریانهای مختلف و متداول جامعه شیعیان عراق در قرون نخستین، حرکت غلات

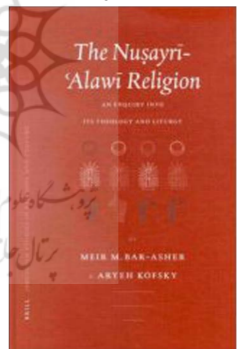
24.



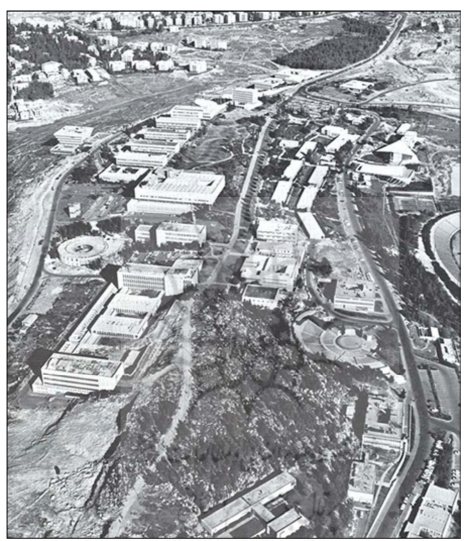
یکی از مشکلات جدی جامعه امامیه بوده که ائمه و شاگردان راستین آنها، بر اساس تعالیم آن بزرگواران برای مقابله با آن تلاش فراوانی داشته اند. با این حال بخشی از جامعه شیعه به دلایل مختلف دل در گرو اندیشه های غلات نهاده و پذیرای اندیشه های غلات شده اند که از میان این جریان ها، حرکت نصیریه، به دلیل باقی ماندن آنها تا روزگار ما توجه محققان مختلفی را به خود جلب کرده است. درباره شکلگیری و تکوین نصیریه اطلاع چندانی وجود ندارد و مطالب اندکی که در آثار ملل و نحل نگاری مطرح شده چندان پرده از زمینه ها و علل شکلگیری نصیریه بر نمی دارد. کشی در معرفة الناقلین که تلخیص آن به عنوان اختیار معرفة الرجال توسط شیخ طوسی باقی مانده، محمد بن نصیر را از اصحاب امام هادی(ع) (متوفی ۱۹۷۵).

اطلاعات موجود در منابع نصیری نیز درباره محمد بن نصیر اندک است و تنها از برخی

شواهد می توان این نکته را استنباط کرد که وی در آرا و افکار خود از جریانهای غالیگرایانه عراق خاصه حرکت ابوالخطاب محمد بن ابی زینب متأثر بوده است. شخصیتی که تقریبا در تمام متون نصیریه عبارتهای ستایش آمیز درباره او نقل شده است. در منابع نصیری آثاری به عنوان تألیفات محمد بن نصیر یاد شده که تنها نقل قولهایی از آن در منابع متأخر نصیریه باقی مانده است. از جمله این آثار که نقل قولهایی از آنها در منابع بعدی نصیریه باقی مانده است می توان به مسائل یحیی بن معین



# السامري، كتاب الاكوار و الادوار النورانية و اقرب الاسانيد اشاره كرد.

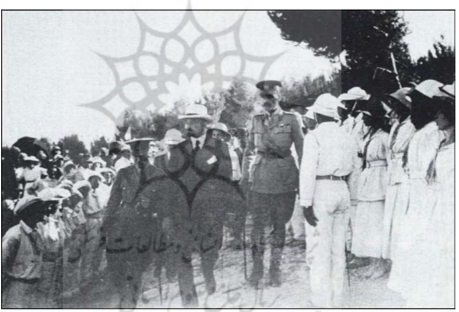


دانشگاه عبری اورشلیم بر فراز کوه اسکوپوس

همانگونه که از نام کتاب الاکوار و الادوار النورانیهٔ میتوان دریافت، تبیین مسأله تناسخ



یکی از نکات مورد اهتمام محمد بن نصیر همانند دیگر غلات بوده، امری که به نحو جدی مورد اعتقاد نصیریه قرار گرفته است. درباره تاریخ وفات محمد بن نصیر اختلاف نظر وجود دارد. هاشم عثمان، سال ۲۰۹ / ۸۷۲ را به عنوان سال درگذشت محمد بن نصیر ذکر کرده است. محمد امین غالب طویل که میتوان او را تاریخنگار رسمی نصیریه دانست، گفته است که محمد بن نصیر بعد از وفات امام حسن عسکری علیه السلام (متوفی ۲۰۳ق) در شهر سامرا اقامت داشته و رهبری جامعه نصیریه را برعهده داشته که دلیلی برای این گفته در منابع قابل دسترس مشاهده نشد (محمد امین غالب الطویل، تاریخ العلویین، ص ۲۰۳). هر چند گفته وی را میتوان بازتابی از جایگاه والای محمد بن نصیر در جامعه نصیریه دانست.



حییم وایزمن و ژنرال آلنبی هنگام احداث سن*گ* بنای دانشگاه عبری اورشلیم در سال ۱۹۱۸

بعد از محمد بن نصیر، فردی به نام محمد بن جندب، رهبری فرقه را برعهده گرفت (تاریخ العلویین، ص۲۰۳). گزارش سعد بن عبدالله اشعری در کتاب المقالات و الفرق که کهنترین



اشاره عالمی شیعی به نصیریان است، اشارهای به این مطلب ندارد. در هـر حـال دربـاره ابـن جندب مطلب چندانی دانسته نیست. هاینتس هالم درباره تداوم نصیریه بعد از محمد بـن جندب در مدخل نصیریه (دائرهالمعارف اسلام) نوشته است:

شاگرد محمد بن جندب، ابو محمد عبدالله جنبلانی مشهور به جنان (متوفی ۲۷۸ق/ ۹۰۰م) ظاهرا فردی ایرانی و مهاجر از ناحیه فارس بوده است (جنبلاء منطقهای بین کوفه و واسط است). احتمالا وى برخى عقايد ايراني، چون گرامي داشتن نوروز و مهرگان را وارد آموزههای نصیریه کرده است. نصیریه این ایام را به عنوان نشانی از الوهیت على عليه السلام در خورشيد گرامي مي دارند. جنبلاني كتابي به نام الاكوار و الأدوار النورانية داشته كه نقل قولهايي از آن در كتاب مجموع الاعباد طبراني باقي مانده است. پس از وی، ابوعبدالله حسین بن حمدان خصیبی (متوفی ۳۴۶ق / ۹۵۷م) رهبری نصیریه، خاصه در محله کرخ بغداد را بر عهده گرفت. وی شیاعر بوده و دیبوان اشتعارش نیبز موجود است. كتاب مهم خصيبي، الهدائة الكبرى است كه به امير حلب، سيف الدولة حمدانی تقدیم کرده است. خصیبی در ۳۴۶ق/ ۹۵۷م یا ۹۵۸ق/ ۹۶۹م در حلب درگذشت. وى كتابهاى فراواني تأليف كرده كه تنها برخى از آنها باقى مانده است. قبر خصيبي در شمال حلب، به نام شیخ یابراق هنوز مورد تکریم نصیریان است. جانشین وی، شخصى به نام ابوالحسين محمد بن على جلى حلبي (احتمالا متوفى بعد از ٣٨٩ق/ ۹۹۴م) بوده است. در زمان وی، امپراطور روم نیسفورس فوکاس در سال ۳۵۸ق/ ۹۶۹م كيلكيه و انطاكيه را از دست مسلمانان خارج كرد و بخشى از سوريه توسط سردار وى جان تزمیس در ۳۶۳ق/ ۹۵۷م فتح شد و ابوالحسین جلی مدتی را در اسارت رومیان گذراند. جانشین وی، آبوسرور میمون بن قاسم طبرانی در ۴۲۳ق/ ۱۰۳۲م حلب را ترک كرد و در لاذقیه سكنی گزید و به تبلیغ آیین نصیریه پرداخت و برخی از روستاییان را به آیین نصیری درآورد. آثار مکتوب طبرانی، جایگاه مهمی در ادبیات نصیریه دارد. وی در ۴۲۶ق/ ۱۰۳۴ ـ ۱۰۳۵م در لانقیه درگذشت و در آنجا به خاک سپرده شد. قبر وی که تا به حال موجود است، مورد تكريم نصيريان مي باشد و داخل مسجدي به نام شعراني



است

در منابع نصیریه گفته شده که ابومحمد عبدالله بن محمد جنان جنبلانی سفری به مصر داشته و در آنجا با حسین بن حمدان خصیبی آشنا شد و او را به مذهب نصیریه در آورد. خصیبی پس از گرویدن به جنبلانی همراه وی به جنبلاء رفت و پس از وی رهبری نصیریه را برعهده گرفت. بعد از درگذشت جنبلانی، خصیبی به بغداد رفت. طویل در گزارش خود از به بغداد رفت. طویل در گزارش خود از سفر خصیبی به خراسان و دیلم سخن

مطالعات شیعه شناسی در مراکز تحقیقی فلسطین اشغالی در سه دهه اخیر با توجه به شدت یافتن درگیری با شیعیان لبنان و نقش جدی ایران در تحولات سیاسی منطقه، با محوریت آسیب شناسی شعه آغاز شده است.

گفته و اشاره نموده که خصیبی بعد از این سفرهای خود در حلب اقامت گزید. در بغداد، علی بن عیسی جسری عراقی قطانی (زنده در ۲۶۰ق / ۹۰۱م)، به عنوان جانشین خصیبی، ارشاد پیروان نصیریه را برعهده گرفت. ابوعبدالله حسین بن هارون صائغ در رسالهای از حضور خود در نزد جسری در رمضان سال ۳۶۰ سخن گفته و صورت مکتوب پرسشهای خود از جسری و پاسخهای جسری را به خود مکتوب کرده است.

\*\*\*

گزارش و تحقیقات اولیه درباره جریان نصیریه، بیشتر به شباهتهای میان نصیریان و مسیحیان معطوف بود و از سوی دیگر در دسترس نبودن آثار مکتوب نصیریان کار تحقیق را با دشواریهای فراوانی روبهرو میکرد. در پی فعالیتهای مبشران مسیحی، یکی از نصیریان به نام سلیمان اذنی (متوفی ۱۲۸۳) به مسیحیت گروید و کتابی به نام الباکورة السلیمانیة فی



کشف الدیانة النصیریة (بیروت ۱۸۹۳) نگاشت که واکنش تندی در میان نصیریان برانگیخت. بعد از قتل اذنی به دست نصیریان، برای کم اهمیت جلوه دادن کتاب او، محمد امین غالب طویل (متوفی ۱۳۵۱) کتابی در تاریخ و مذهب نصیریه به نام تاریخ العلویین (لاذقیه ۱۹۲۶) به رشته تحریر درآورد که در آن گزارشی بر اساس سنت شفاهی جامعه نصیریه از چگونگی و تکوین مذهب نصیریه ارائه داده که البته بعدها انتقادات هر چند ملایمی نیز از کتاب طویل بیان شده است.

با در اختیار قرار گرفتن نسخه هایی از نصیریان توسط خاور شناسان، تلاش برای تحقیق درباره نصیریه جان تازهای گرفت و در میان محققان، چندی که به تحقیق درباره نصیریه پرداختهاند، ردولف اشتروتمان، خاورشناس آلمانی، با انتشار برخی از متون نصیریه تحول جدیدی در مطالعات نصیریه ایجاد نمود. بعدها هاینتس هالم که به بررسی جریانهای باطنی در اسلام، خاصه تشیع، علاقه فراوانی داشت، در کتابی با عنوان باطنی گری در اسلام (که متن عربی ترجمه آن با عنوان *الغنوصیه فی الاسلام* منتشر شده است) به بررسی گزارشهای متون شیعی درباره جریان های غلات از جمله نصیریه پرداخت. در ادامه همین مطالعات متی موسی نیز به گردآوری و ارائه گزارشهای ملل و نحلنویسان و منابع دیگر درباره فرقههای غلات در کتاب غلات شیعه پرداخت. ضعف جدی دو تحقیق اخیر، عدم دسترسی به متون منتشر نشده و باقی مانده از غلات بود که تحقیق آنها را با نقص جدی روبهرو کرده بود. اما پرسشی که اینک میتوان مطرح کرد این است که چرا موضوعی این چنین مورد توجه محققان فلسطين اشغالي قرار گرفته است؟ پاسخ اين سؤال به وضعيت خاندان حاكم در سوريه باز میگردد که برآمده از جامعه نصیریه که در سدههای اخیـر بـه علویــان از آنهــا یــاد مــیشــود، مربوط است. در حقیقت تلاش محققان فلسطین اشغالی تنها تحقیق در موضوعی صرفا تاریخی نبوده و بیشتر برای تضعیف جایگاه سوریه، از طریق تأکید بر تعلق آنها به سنتی غیـر رسـ در اسلام است. موضوعی که حتی در عنوان برخی از مقالات محققان مراکز تحقیقاتی فلسطین



اشغالی خودنمایی میکند (به عنوان مثال مقاله قیس فرو را میتوان یاد کرد که عنوان آن چنین است: علویان در سوریه معاصر: از نصیریه به اسلام از طریق تغییر نام به علویان که در مجله Der Islam منتشر شده است).

### \* \* \*

سوای چند نسخهای که البته اهمیت فراونی دارد، بیشتر متون نصیری در کتابخانه ملی پاریس موجود است که بررسی و مطالعه آنها موضوع پژوهش و تحقیق آریه کوفسکی و مایر میخائیل براشر در کتابی با عنوان پژوهشی در باب مذهب نصیریه: جستاری در کلام و آیینها قرار گرفته که پیشتر به صورت مقالاتی در مجلات اسلام شناسی منتشر شده است.

مقاله نخست به بررسی مفهوم توحید در میان نصیریان پرداخته و جایگاه علی علیه السلام را بر اساس رسالهای مندرج در مجموعه از رسائل نصیریه به شماره ۱٤٥٠ که مشتمل بر رساله رساله و متون مختلف نصیری است، مورد بحث قرار گرفته است. عنوان کامل رساله مناظرات الشیخ النشابی تتضمن اخص عقائدهم بالتوحید است و شرح و دفاعی از عقاید نصیری در باب توحید و عقیده خاص نصیریان در باب جایگاه علی علیه السلام است.

مقاله دوم، کلام کتاب الاسوس: یک متن کهن نصیری (۴۳ ـ ۷۶)، بررسی است درباره کتاب الاسوس که در یک نسخه خطی منحصر به فرد در کتابخانه ملی پاریس (نسخههای عربی) به شماره ۱۶۶۹ در برگهای ۱ الف – ۲۹ الف باقی مانده است. راوی محوری کتاب همانند دیگر آثار نصیری، مفضل بن عمر جعفی است.

تلاش محققان فلسطین اشغالی تنها تحقیق در موضوعی صرفا تاریخی نبوده و بیشتر برای تضعیف جایگاه سوریه، از طریق تأکید بر تعلق آنها به سنتی غیر رسمی در اسلام است.



مسأله هبوط و صعود دوباره به آسمان در سنت فكرى نصيريه، موضوع سومين مقاله است. فصل چهارم كه به همراه تصحيح رسالهاى نصيرى از ابومحمد على بن حسين جسرى از شاگردان حسين بن حمدان خصيبى است، بررسى درباره مفهوم اسم و معنى در سنت نصيريه است. اين رساله كه به گزارش ابوعبدالله حسين بن هارون صائغ باقى مانده، گزارش پرسش و پاسخى است كه صائغ در رمضان سال ۴۶۰ از جسرى درباره معنى و اسم بيان كرده كه از مفاهيم كليدى در سنت نصيريه است كه بر اساس آن ديدگاه نصيريه در باب الوهيت على عليه السلام تبيين شده است. اهميت داشتن مفهوم اسم و معنى در تفكر نصيريه، موضوع رسالهاى ديگر نيز بوده است. صائغ كه در بغداد و در حلقه هاى نصيريه آنجا رفت و آمد داشته، از حضور خود در مجلس خصيبى خبر داده كه در آن مجلس اثر مهم و كليدى خصيبى يعنى حضور خود در مجلس خصيبى خبر داده كه در آن مجلس اثر مهم و كليدى خصيبى يعنى عليه السلام پرداخته، خوانده مىشده است. صائغ فرصت را مغتنم شمرده و از خصيبى درباره السلام پرداخته، خوانده مىشده است. صائغ فرصت را مغتنم شمرده و از خصيبى درباره براشر ضمن تحقيق متن كوتاه اين پرسش و پاسخ نكاتى درباره اهميت آن بيان كردهاند، هر چند توجهى به اينكه الرساله عنوان نوشتهاى از حسين بن حمدان خصيبى است، مورد توجه چند توجهى به اينكه الرساله عنوان نوشتهاى از حسين بن حمدان خصيبى است، مورد توجه

مصنفی الشیعه به طریق و جاده با کتاب الرساله آشنایی داشته و در ضمن شرح حال حسین بن حمدان خصیبی از آن نام برده و آن را اثری با مضامین نادرست و غلوگونه معرفی کرده است).

جشنها و اعیاد نصیری که بیشترین اطلاعات ما درباره آن بر اساس کتاب مجموع الاعیاد ابوسرور میمون بن قاسم طبرانی (متوفی ۲۲۱) است، موضوع مقاله بعدی است که در آن براشر و کوفسکی به





تفصیل به بررسی جشنها و آیینهای نصیری بر اساس این متن کهن نصیریه پرداختهاند. بحث از رساله الحکمه که متنی دروزی و حاوی انتقاداتی از نصیریه است، موضوع بخش هفتم کتاب است. گزارش و ترجمه کتاب تعلیم دیانه النصیریه، موضوع آخرین بخش کتاب است که متن عربی نیز به عنوان آخرین بخش کتاب منتشر شده که متن آن پیشتر نیز منتشر شده است. '

\* \* \*

## ♦ قرآن و تفاسير قرآني در سنت اوليه اماميه

Meir Mikhael Bar \_ Asher, *Scripture and Exegesis in Early Imami Shiism* (Brill, Leiden, Boston and Köln, 1999).

عمده اطلاعات موجود درباره تفاسیر امامیه در سنت قرآنپژوهی غرب محدود به مباحثی است که گلدتسیهر در کتاب معروف خود گرایشهای تفسیری (لیدن ۱۹۲۱) ارائه کرده است. بعدها محققانی چون الیاش و کلبرگ در برخی از مباحثی که گلدتسیهر در باب دیدگاه شیعیان درباره قرآن مطرح کرده بود، اصلاحاتی ارائه کرده بودند اما تا به حال بحث از شکلگیری و تکوین تفسیرنگاری در میان امامیه، موضوع پایاننامه و بحثی نبوده است. برای پر کردن این خلأ، مایر میخائیل براشر (بن عاشور) از شاگردان کلبرگ و یهودیان مراکشی الاصل که در یکی از روستاهای مراکش به نام الرشیدیه به دنیا آمده (۱۹۵۰)، پایاننامه خود را در این موضوع برگزید که در سال ۱۹۹۱ از پایاننامه خود با عنوان «قرآن و تفاسیر قرآنی در سنت

۱. برای بحثی درباره نصیریه و منابع فکری آنها همچنین رک: منصف بن عبدالجلیل، الفرقه الهامشیه فی الاسلام:
بحث فی تکون السنیه الاسلامیه و نشأه الفرقه الهامشیه و سیادتها و استمرارها (بیروت، دار المدار الاسلامی،
۲۰۰۵) بخشهای مربوط به نصیریه.

۲. خاورشناس مجاری که عموما نام او را بر اساس ضبط عربی، گلدزیهر مینویسند.

3/2

اولیه امامیه» دفاع نموده است. در سال ۱۹۹۹، انتشارات بریل، ترجمه انگلیسی پایاننامه براشر را که در اصل به زبان عبری نگاشته بود، منتشر کرده است.

در میان شاخههای مختلف علوم که محدثان امامی عراق در سه قرن نخست هجری به رشته تحریر درآوردهاند، دانش تفسیر و کتابهایی که به گونهای به بحث از مباحث قرآنی پرداخته باشد، در فهرستهایی که از آثار تألیف شده آن دوران باقی مانده، به چشم میخورد. از آنجا که متن این آثار به نحو مستقل باقی نمانده و تنها دانسته های ما درباره این آثار محدود به نام آنها در فهارس و روایتهایی پراکنده از آنها در متون بعدی امامیه میباشد، باید محقق برای شناخت روند شکلگیری و تکوین دانش تفسیر در میان امامیه، نخست به گردآوری معلومات پراکنده در فهارس و سپس گردآوری روایات صبغه تفسیری از کتابهای تفاسیر مأثور متقدم امامیه و کتب حدیثی اقدام کند و بعد به تحلیل و بررسی روایات بیردازد. البته چنین روشی مبتنی بر این فرض است که عالمان امامی قرن سوم و چهارم متونی از نگاشته های عالمان قرن اول و دوم را در اختیار داشتهاند که مبنایی برای تألیف آثار قرن سوم به بعد بوده است (نگرش فهرستی). همچنین همگام با تکوین مباحث جدی علوم قرآنی چون اسباب النزول، مفهوم نسخ و اشكال مختلف آن، كه ارتباط وثيقي با مباحث دانش اصول فقه داشته، مفهوم محكم و متشابه كه پيوندى ناگسستنى با مواضع كلامى داشته و مباحث ديگر، محقق باید در یک سیر تاریخی به تبیین دیدگاههای مفسران امامی در خصوص این مسائل بپردازد. با چنین تأملاتی می باید انتظار داشت که کتاب قرآن و تفاسیر قرآنی در سنت اولیه امامیه گامهایی در این خصوص برداشته باشد و مؤلف با ارائه شیوههایی چگونگی تکوین و تحول تفسیرنگاری امامیه را در سه قرن نخستین هجری به بحث نهاده باشد.

\* \* \*

مطالعات قرآنی در غرب که به نحو جدی با انتشار کتاب تاریخ قرآن تئودور نولدکه در اواخر قرن نوزدهم آغاز شده است، تاریخ پرفراز و نشیبی را طی کرده است که بیشتر به دلیل



تحول در شیوههای پژوهشی در سالیان اخیر به نوعی با بحران روبهرو شده است. اما آنچه به وضوح می توان در داوری کلی نسبت به مطالعات قرآنی در غرب بیان کرد، ناکامی روش شناختی در بررسی مباحث قرآنی و تلاش برای زدودن هویت تـاریخی اسـلام اسـت کـه البتـه بخشی از آن ریشه در تحولات نظامهای معرفتی دنیای غرب دارد. در این میان مطالعات قرآنی درباره تشیع حجم اندکی را به خود اختصاص داده که البته بیشتر به دلیل مطرح نبودن جدی تشیع در محافل علمی غرب و عدم تعامل جدی محققان شیعی عرب و ایرانی با محافل غربی بوده است. در سالیان اخیر و عموما به دلیل بروز انقلاب اسلامی در ایران، در کنار توجه به مسائل سیاسی ایران، محافل آکادمیک غربی تلاش رو به رشدی را به مباحث شیعه شناسی نشان دادهاند و البته در این میان سهم محققان فلسطین اشغالی که دلایل موجهه تری برای توجه به مسائل ایران و تشیع دارند، سهم قابل توجهی را به خود اختصاص دادهاند. در همین راستا، مایر میخائیل براشر، شکلگیری و تکوین تفاسیر امامیه را به عنوان موضوع پایاننامه دکتری خود برگزیده که اکنون تحریر انگلیسی آن در دست است. براشر در اشاره به تفاوتهای میان تحریر اصلی پایاننامه خود با متن منتشر شده اشاره کرده که فصل نخست پایاننامه او که عنوان «اندر باب دیدگاه امامیه به قرآن» نام داشته، در متن انگلیسی حذف شده و به جای آن مقدمه ای در معرفی تشیع و شکلگیری تاریخی آن افزوده شده است کما اینکه تغییرات فراوان دیگری نیز در متن اعمال شده است.

\* \* \*

براشر بحث خود را به نحو معمول با گزارش تاریخی از شبکل گیری و تکوین تشیع آغاز کرده است. براشر (ص ۱) همعقیده با عموم خاورشناسان که مبدأی سیاسی برای تشیع در نظر میگیرند، ظهور تشیع را حاصل تحولات بعد از وفات و درگذشت پیامبر یاد کرده اما اشارهای نیز به دیدگاه دیگر که تشیع را جریانی دینی و سیاسی که ریشههای آن از همان



لصلنامه تخصصي در حوزه تاريخ پژوهي ايران معاصر

زمان حیات پیامبر آغاز شده، نیز دارد و کتاب تشیع در مسیر تاریخ سید محمدحسین جعفری را به عنوان اثری کلاسیک در تبیین این نوع رهیافت به تاریخ تشیع معرفی کرده و به اختصار (ص ۱ - ۱۱) به ارائه گزارشی تاریخی از تکوین و شکلگیری امامیه پرداخته است. بعد از این بحث، براشر اشارهای کوتاه (ص ١٦ ـ ١٨) با عنوان مفسران امامی قرآن آورده و بی هیچ مقدمه ای در آغاز بحث خود بیان داشته که امامیه و ثاقت متن عثمانی مورد تردید و بحث قرار دادهاند و در وثاقت متن عثمانی تردید روا داشتهاند و از تمایلات سیاسی خلفای سهگانه در تدوین متن سخن گفته است. براشر به پیروی از کلبرگ معتقد است که امامیه پیش از دوران آل بویه و امامیه دوران آل بویه به بعد، تفاوت ماهوی با یکدیگر دارند و بر همین اساس بیان داشته که عالمان امامی در سه قرن نخست و پیش از ظهور آل بویه انتقادات تندی نسبت به وثاقت قرآن بیان کردهاند و تدوین کنندگان متن قرآن را به تحریف، حذف و افزودن آیاتی به قرآن متهم کردهاند اما بعدها در دوره آل بویه به تعدیل در این دیدگاه پرداخته و ضمن بیان اینکه متن موجود ناتمام است، عالمانی چون شیخ مفید و سید مرتضی بیان کردهاند که در متن حاضر تحریفی رخ نداده است (ص١٦ - ١٧) (در حقیقت سادهترین مغالطهای که در اینجا رخ داده، تصویرگری یکی از جریانهای حاشیهای به عنوان جریان اصلی و حاکم در تاریخ تشیع است. به این مطلب توجه نشده است که ادیان تاریخ قرائتهای مختلفی هستند که برخی از آنها به صورت حاشیهای در کنار سنت اصلی باقی میمانند). ۱

۱. براشر همین بحث را در جایی دیگر از کتاب خود (ص ۹۰ - ۹۱) آورده است. همچنین براشر متوجه این مطلب نشده است که برخی از احادیثی که او به معنی تحریف قرآن به عنوان باور شیعه به آنها اشاره کرده، به معنی ارائه تفسیری نادرست از قرآن است و به هیچ رو به معنی تحریفی نیست که براشر سعی در اثبات آن به عنوان باور عام شیعه در پیش از عصر آل بویه دارد. همچنین براشر در بحث از قرائتهای مختلف (ص ۱۰۱ - ۱۰۶) بدون توجه به ماهیت تاریخی این روایات که در حقیقت منعکس کننده تالاشهای غلات و یا واکنش برخی از محدثان امامی در مقام محاجه با اهل سنت در باب اهمیت مسأله امامت و عدم ذکر صدریح آن در قرآن است، قرائات را به عنوان مسأله یکه به دلیل تحریف قرآن مورد پذیرش امامیه بوده، مورد بحث قرار داده است.



این فرضیه براشر که مبتنی بر نظریه و فرضیه اتان کلبرگ است، پیشتر از سوی کلبرگ در مقالهای با عنوان نکاتی در خصوص موضع امامیه درباره قرآن نیز بیان شده است. مشکل اصلی فرضیه کلبرگ عدم تلائم آن با تکوین تاریخی تحولات رخ داده در سه قرن اول هجری است که کلبرگ بی توجه به آن و متأثر از روششناسی اثباتانگارانه خاورشناسان بیش از خود به بررسی پرداخته و صرف نظر از مسائل و بحثهای مختلفی که در جامعه اسلامی در باب مسائل کلامی امامت و بحثهایی که درباره مشروعیت خلفای راشدین مطرح بوده و مناظرات

در سالیان اخیر و عموما به دلیل بروز انقلاب اسلامی در ایلان، در کنار توجه به مسائل سیاسی ایلان، در محافل آکادمیک غربی تلاش رو به رشدی را به مباحث شیعهشناسی نشان دادهاند و البته در ایل میان سهم محققان فلسطین اشغالی که دلایل موجهه تری برای توجه به مسائل ایران و تشیع دارند، سهم قابل توجهی را به خود اختصاص دادهاند.

کلامی میان متکلمان امامی و عامه بر سر امامت مطرح بوده است و یا مسائل کلیدی دیگری چون مفهوم نسخ و شکلگیری و تکوین قرائتهای مختلف که به عنوان ابزارهایی جهت اثبات و یا رد عقاید نحوی، کلامی از آنها استفاده می شده است، به بحث از مسأله تحریف پرداخته است (برای تحلیل ماهیت مسأله تحریف قرآن و چگونگی پیدایش آن رک: سید حسین مدرسی طباطبایی، «بررسی ستیزههای دیرین درباره تحریف قرآن»، هفت آسمان، س۳، ش۱۱، پاییز

گزارش از ساختار تحقیق براشر (ص ۱۸ - ۲۱) که بیان فشردهای از کتاب و فصول مختلف آن میباشد، بحث بعدی براشر است. نقد و بررسی منابع تحقیق (ص ۲۱ - ۲۶) آخرین موضوع



مورد اشاره براشر در این بخش از کتاب است. مهم ترین منابع براشر برای بحث از موضوع خود، تفاسیر امامی باقی مانده از دوران پیش از ظهور آل بویه است که مراد براشر از این دسته متون تفسیر منسوب به علی بن ابراهیم قمی (زنده در ۳۰۷)، تفسیر ابونـصر عیاشـی و تفسیر فرات بن ابراهیم کوفی است. براشر همچنین اشارهای به دیگر منابع تحقیق خود کرده است. به عنوان مثال او از کتابهایی دیگر که حاوی مواد تفسیری هستند و غالبا آثار حدیثی امامیه را تشکیل میدهند نام برده است. اشکال اصلی که در بهرهگیری از این متون به براشس وارد است، بى توجهى او به ميزان و ثاقت برخى از اين متون است. به عنوان مثال او بى توجه به ماهیت جدلی کتاب سلیم بن قیس که باید آن را در سنت مجادلهنویسی امامیـه بـا عامـه مـورد تحلیل و بررسی قرار داد (یعنی که مطالب و محتویات آن اساسا استدلالهایی از اهل سنت بر له آنها میباشد که در سنت مجادلهای از آن به الزام الخصم بما الزم علیه نفسه یاد میشود) و به عنوان یکی از منابع غیر تفسیری مورد استفاده در تحقیق خود یاد کرده است. براشر توجه چندانی به اهمیت آثار متعدد شیخ صدوق که اهمیت و اعتبار کاملی در سنت امامیه داشتهاند، نکرده و در تحقیق خود استفاده چندانی نیز از آنها ننموده است و برعکس از آثاری چون بصائر الدرجات که مطالب مورد نظر براشر را در بر داشته، به عنوان یکی از منابعی که فراوان به آن ارجاع داده شده، مورد استفاده قرار گرفته است (کتــاب بـ*صائر الـدرجات* بـه صــورت موجود در حقیقت از این جنبه که بخش اعظمی از روایات غلات امامیه کوفه را در بر دارد، اهمیت فراوانی دارد، اما باید توجه داشت که محتوای کتاب، بخشی از سنت فکری امامیه را در بر دارد که سنت در حاشیه بوده است یا دست کم اثبات جریان اصلی بودن آن نیازمند به دلیل است. اعتبار و سندیت کتاب بصائر الدرجات نیازمند به تحقیق جداگانه است به عنوان مثال باید این مطلب مورد تحقیق قرار گیرد که شیخ صدوق و دیگر عالمان امامی بعد از او تا چه میزان به نقل از روایات بصائر پرداخته و در آثار خود از آن بهره بردهاند. رک: بـرای اهمیـت کتـاب بصائر الدرجات در بازتاب دادن سنت غلات امامی کوفه در قرن دوم رک: سید حسین مدرسی طباطبایی، میراث مکتوب شیعه از سه قرن نخستین هجری، ترجمه سید علی قرائی و رسول



جعفریان (قم ۱۳۸۳)، دفتر اول، ص ۱۰۸، ۱۳۲، ۱۳۷).

فصل نخست «متون تفسیری: مفسران و کتابهای آنها» (ص ۲۷ - ۷۰) فصل بلندی است که در آن براشر به بررسی و گزارش متنهای تفسیری باقی مانده از دوران پیش از عصر آل بویه از سنت تفسیری امامیه پرداخته است. شیوه کلی براشر در این بخش از کتاب خود این است که نخست به معرفی و بیان شرح حال مفسران پرداخته و بعد از آن نسخه های خطی و چاپی هر یک از تفاسیر را برشمرده است. اشکال جدی براشر در این فصل این است که وی تنها به مفسرانی پرداخته که کتاب آنها موجود است در حالی که مفسران دیگر امامی که آثارشان مبنایی برای تألیف این مفسران بوده است، مورد بحث قرار نگرفتهاند که توجه به گرایش های فکری و حتی محل سکونت آنها می تواند در تحلیل دیدگاههای تفسیری آنها به کار آید (برای برخی از این مفسران رک: سید حسین مدرسی، همان، ص ۱۳۲ – ۱۳۲، ۱۳۲ – ۱۳۵، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳، ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳ – ۱۳۳

فرات بن فرات بن ابراهیم کوفی که محدثی زیدی است و در همین گام نخست طرح او در این کتاب بی ربط جلوه می کند، نخستین مفسر امامی مورد بحث براشر است (ص ۲۹ – ۳۲). علی بن ابراهیم قمی (ص ۳۳ – ۵۱) و تفسیر منسوب به او، دیگر مفسر امامی است که به تفصیل بیشتری مورد توجه براشر قرار گرفته است. هر چند براشر بحثی درباره منسوب بودن تفسیر به او ندارد. مطلب مورد توجه براشر در بحث از تفسیر علی بن ابراهیم قمی حذف برخی مطالب در متن چاپ شده کتاب است که ظاهرا همین مطلب باعث شده است که به امید یافتن مطالبی مشابه، بررسی نسخه های خطی تمام تفاسیر امامیه مورد بحث در تحقیق حاضر خود را مورد توجه قرار دهد (ص ۳۹ – ۵۶). دیگر ویژگی خاص تفسیر علی بن ابراهیم قمی، نقل بخشی از تفسیر ابوالجارود زیاد بن منذر نهدی در ضمن آن است که نقش مهمی در سنت زیدیه (شاخه جارودیه) داشته و شرح احوال و آرای او به تفصیل مورد بحث براشر قرار

212

گرفته است (ص٤٦ ـ ٥٦). ابونضر محمد بن مسعود عياشي و محمد بن ابراهيم بن جعفر نعماني كه بحث از آثار تفسيري آنها مورد توجه براشر قرار گرفته است.

«مکتب تفسیری امامیه پیش از دوران آل بویه» عنوان فصل سوم کتاب است (ص۷۱ - ۲۸) که براشر به چهار ویژگی اصلی تفاسیر امامیه در این دوره یعنی تفسیر بمأثور، تفاسیر ناتمام بر قرآن، توجه کم به مباحث کلامی و گرایش تند نسبت به عامه یاد کرده (ص ۷۳) و به ذکر شواهدی برای هر کدام از این ویژگیها پرداخته است. ویژگی نخست مورد اشاره براشر، یعنی مأثور بودن تفاسیر امامیه در این دوره، امری طبیعی است و اساسا تفاسیر غیر مأثور حتی در میان اهل سنت در قرن چهارم به رشته تحریر درآمده است و این ویژگی عام تفاسیر در سه قرن نخست هجری است. ناتمام بودن تفاسیر امامی در این دوران نیز با توجه به ذهنیت عالمان امامی که توجه اصلی خود را به بحث امامت معطوف کرده بودند و حتی نگاشتههای عالمان امامی که توجه اصلی خود را به بحث امامت بوده است و اساسا گونهای ادبی در قرون تفسیری آنها بیشتر برای تأکید بر مسأله امامت بوده است و اساسا گونهای ادبی در قرون دوم و سوم و حتی دورانهای بعدی می توان دید که به گردآوری آیات نازل شده در حق اهل بیت توسط عالمان امامی تألیف شده است.

فصل سوم (ص ۸۷ – ۱۲۶)، شیوههای تفسیری به بحث از شیوهها و روشهای مختلف تفسیری به کار رفته در تفاسیر ذکر شده در فصل دوم را مورد بحث قرار داده است. نهاد امامت و عقاید وابسته (ص ۱۲۰ – ۲۰۳) به بررسی مسائل مربوط به امامت بر اساس سنت تفسیری اختصاص یافته است و براشر در دو فصل کتاب پایانی کتاب نخست موضوع دیدگاه تشیع نسبت به امویان و عباسیان (ص ۲۰۶ – ۲۲۳) و سرانجام دو حدیث نامتعارف در تفاسیر کهن امامیه (ص ۲۲۶ – ۲۵۳) مورد بررسی قرار گرفته است. تنها پیوست کتاب (ص ۶۵۲ – ۷۶۲) مشتمل است بر موارد نقل شده از تفسیر ابوالجارود در ضمن تفسیر علی بن ابراهیم قمی با ارجاع به صفحات و آیات مورد بحث. کتابشناسی (ص ۲۵۸ – ۲۲۰)، فهرست اختصارات (ص ۲۲۲ – ۲۲۳) و نمایه آیات قرآنی (ص ۲۷۲ –



۲۷٤) آخرین بخشهای کتاب را تشکیل میدهند. ۱

۱. بخشی از کتاب براشر، به عنوان موضوع پایاننامه آقای علی حسننیا در دانشکده علوم حدیث با عنوان ترجمه و نقد کتاب قرآن کریم و تفاسیر متقدم شیعه امامیه از مایر براشر (مقدمه و فصلهای اول تا سوم) (بهار ۱۳۸۲) به فارسی ترجمه شده است. نکات قابل نقد فراوانی بر کتاب براشر قابل بیان است که باید در فرصتی جداگانه به آن پرداخت. براشر همانند عموم خاورشناسان از تأثیرگذاری معتزله بر کلام امامیه و زیدیه سخن گفته است (ص۱۱). مادلونگ در مقالهای که اخیر منتشر کرده است، مسأله تأثیرگذاری معتزله در تکوین کلام زیدیه را مورد بحث قرار داده و به درستی نشان داده است که این تأثیرگذاریها در حد مراودات علمی متداول بوده و زیدیه نظام کلامی خود را داشته که البته به نحو طبیعی در روند تکوین خود، از سلف خود تفاوت یافته است. متکلمان معتزلی مورد اشاره براشر که به تشیع گرویدهاند، تأثیر در تکوین کلام امامیه دست کم بر اساس منابع موجود نداشتهاند (ص۱۱، ۱۲).